
1

เรื่องเล่าสายธรรมะ

69.-

เรื่องโดย คนช่างคิดในโลกที่หมุนเวียนด้วยกรรมดีและกรรมชั่ว 

เรื่องราวเหล่านี้จะพาคุณไปสัมผัสถึงแก่นแท้

ของชีวิต เรียนรู้คุณค่าของการทำ�ดี 

และผลลัพธ์ของการกระทำ� 

ที่จะสะท้อนกลับมาสู่ตัวเราเสมอ



2

ค�ำน�ำ

นิทานคือมรดกทางปัญญาท่ีสืบทอดกันมาแต่โบราณ เป็นด่ัง

สะพานเชื่อมโยงจินตนาการและโลกแห่งความเป็นจริงเข้าไว้

ด้วยกัน ในบรรดานิทานมากมาย นิทานคุณธรรม หรือ นิทาน

สอนใจ นัน้มคีวามโดดเด่นและมคีณุค่าอย่างย่ิง เพราะไม่ได้มุง่

เน้นเพียงความสนกุสนานเพลดิเพลนิเท่านัน้ แต่ยังท�ำหน้าทีเ่ป็น 

เครื่องมือส�ำคัญในการบ่มเพาะจิตใจ และ วางรากฐานทาง

ความคิด ให้แก่ผู้อ่านและผู้ฟังทุกเพศทุกวัย

เรื่องเล่าสายธรรมะได้ร้อยเรียงเรื่องราวอันน่าติดตามเข้ากับ

สาระส�ำคัญของ ความดีงาม และ จริยธรรม ที่เป็นสากล อาทิ 

ความซือ่สตัย์ ความเมตตา ความกตญัญู ความอดทน และความ

มีวินัย ตัวละครในเรื่อง ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ สัตว์ หรือสิ่งมีชีวิต

ในจินตนาการ ล้วนแต่ต้องเผชิญหน้ากับสถานการณ์ที่ท้าทาย 

ท�ำให้พวกเขาต้องตัดสินใจและเลือกท่ีจะกระท�ำความดี หรือ

เรียนรู้จากความผิดพลาดของตนเอง



3

โจร 500 คน ...................................................................... 5

ชาวประมงชื่ออริยะ ......................................................... 11

โคนันทิวิศาล .................................................................. 17

ปลากบิล ........................................................................ 24

พระเจ้าอัฑฒมาสก ......................................................... 27

พระเจ้าทธิวาหนะ ........................................................... 32

พระนางปทุมวดี .............................................................. 39

พระภารทวาชเถระ .......................................................... 45

พระมหากัปปินเถระ ........................................................ 52

พระวักกลิ ....................................................................... 60

ภิกษุเลี้ยงมารดาบิดา ...................................................... 66

นายมิตตวินทุกะ ............................................................. 72

นายสุมนะมาลาการ ........................................................ 77

นางปัญจปาปา ............................................................... 82

นางมัลลิกา ..................................................................... 88

นาคเอรกปัตต์ ................................................................. 95

สารบัญ



4

บุตรเศรษฐี 4 คน ........................................................... 103

ลูกนกแขกเต้า 2 ตัว ...................................................... 109

เศรษฐีตระหนี่ชื่อโกสิยะ ................................................. 115

สุกรเปรต ...................................................................... 124

อธิมุตตกสามเณร .......................................................... 127

ธรรมประวัติพระวังคีสเถระ ............................................ 133

อันตรายิกธรรม 5 .......................................................... 137

อาบัติ 7 อย่าง ............................................................... 144



5



6

โจร 500 คน: อานุภาพแห่งศีลและวิบากแห่งวาจา

บทความน้ีเรียบเรียงและขยายความจากเรื่องราวในชาดกที่

แสดงให้เห็นถึง อานุภาพอันย่ิงใหญ่ของศลี ทีส่ามารถเปลีย่น

วถิีชีวิตและน�ำไปสู่สุคติภูมิได้ แม้ในวาระสุดทา้ยของชีวิตก็ตาม 

พร้อมทั้งให้ข้อคิดเก่ียวกับ วิบากกรรมท่ีเกิดจากวาจาท่ีไม่

ส�ำรวม

บทที่ 1: อานุภาพแห่งศีลในวาระสุดท้าย

ในอดีตกาลในสมัยพระพุทธเจ้าทรงพระนามว่า กัสสปะ มีกลุ่ม

โจรจ�ำนวน 500 คน ที่ด�ำรงชีพด้วยการปล้นสะดม ฆ่าคน และ

ยึดทรัพย์เป็นหลัก วันหนึ่ง พวกโจรเหล่านี้ถูกชาวบ้านจ�ำนวน

มากติดตามไล่ล่า จึงพากันหนีเข้าไปในป่าด้วยความหวาดกลัว

ในป่านั้น พวกเขาได้พบกับ พระภิกษุ รูปหนึ่ง จึงเข้าไปไหว้ด้วย

ความนอบน้อมแล้วกล่าวขอความช่วยเหลือ:

“ท่านผู้เจริญ ขอท่านจงเป็นที่พ่ึงของพวกกระผมด้วยเถิด พวก

กระผมเป็นโจร และก�ำลังถูกชาวบ้านติดตามมา”



7

พระภิกษุผู้มีธรรมะในใจจึงกล่าวสอนว่า:

“ท่านท้ังหลาย ที่พ่ึงอย่างอื่นเสมอด้วย ศีล นั้นไม่มี ขอท่านจง

รบัศลีเถิด และไม่ควรล่วงละเมดิศลี แม้จะต้องเสยีชวีติก็ตาม”

แม้จะอยู่ในภาวะคับขัน เหล่าโจรท้ัง 500 คนก็เห็นคุณค่าของ

ค�ำสอน จึง พร้อมใจกันรับศีล (คาดว่าเป็นศีล 5 หรืออย่างน้อย

ที่สุดคือการตั้งใจสมาทานว่าจะไม่ท�ำบาปอีก)

ทนัทีท่ีสมาทานศีลเสรจ็ ชาวบ้านทีต่ดิตามมาก็มาถึงและ ฆ่าโจร

เหล่าน้ันท้ังหมด โจรเหล่านีแ้ม้จะสิน้ชีวิตลง แต่ด้วย อานุภาพ

แห่งศีล ที่ตั้งมั่นไว้ในวาระสุดท้าย ท�ำให้พวกเขาได้ไป บังเกิด

ในเทวโลก (สวรรค์) และเสวยทิพยสมบัติอยู่ในน้ันตลอดช่วง 

พทุธันดร (ช่วงเวลาระหว่างพระพุทธเจ้ากัสสปะกับพระพุทธเจ้า

โคตมะ)

บทที่ 2: การกลับมาเกิดในยุคปัจจุบัน

ในกาลสมัยของพระพุทธเจ้าโคตมะ เทพบุตรทั้ง 500 องค์ (อดีต

โจร) ก็จุติ (เคลื่อน) จากสวรรค์ลงมาเกิดใน สกุลชาวประมง ณ 

เมืองสาวัตถี หัวหน้าเทพบุตร (ซึ่งเคยเป็นหัวหน้าโจร) มาเกิดใน



8

สกุลของหัวหน้าชาวประมง และได้รับชื่อว่า ยโสชะ

วันหนึ่ง พวกเขาและเพ่ือน ๆ (อดีตโจร) ได้ออกไปทอดแหใน

แม่น�้ำอจิรวดี และจับปลาตัวหนึ่งที่มีลักษณะประหลาด คือ มีสี

เหลืองอร่ามราวกับทอง ชาวประมงเหล่านั้นเห็นปลาทองเป็น

ของแปลกและมีค่า จึงตกลงใจพร้อมกันท่ีจะน�ำไป ถวายพระ

ราชา เพ่ือความเป็นสิริมงคล พวกเขาจึงน�ำปลาใส่เรือหามไป

ยังราชนิเวศน์

พระเจ้าปเสนทิโกศลแห่งเมืองสาวัตถีเมื่อทอดพระเนตรเห็น

ปลาทองก็ทรงประหลาดใจยิ่งนัก จึงรับสั่งให้กุลบุตรชาวประมง

เหล่านัน้ น�ำปลาไปเข้าเฝ้าพระศาสดา ณ วดัเชตวนั พระองค์

เองก็เสด็จตามไปด้วย

บทที่ 3: วิบากแห่งวาจาของปลาทอง

เมื่อถึงวัดเชตวัน พระพุทธเจ้าทรงเล่าเรื่องราวของปลาตัวน้ีให้

พระราชาและทกุคนทราบว่า ปลาตัวนีเ้ดมิที (ในสมยัพระกัสสปะ 

พุทธเจ้า) เป็น ภิกษุผู้ทรงความรู้แตกฉานในพระไตรปิฎก

•	 ส่วนท่ีร่างกายมีสีทอง: เกิดจาก อานิสงส์ ที่ได้ศึกษา



9

และทรงจ�ำปริยัติธรรม (พระไตรปิฎก) จนแตกฉาน

•	 ส่วนที่ต้องเกิดเป็นปลาและปากเหม็นมาก: เกิดจาก 

วิบากกรรมที่เกิดจากวาจาที่ไม่ดี คือ ชอบด่าว่า และ

กล่าวค�ำหยาบคายต่อภิกษุอื่น ๆ

พระศาสดาทรงให้ปลานัน้ อ้าปาก เพ่ือให้ทกุคนได้ประจักษ์ กลิน่

เหม็นเน่ารนุแรง จากปากของมนั ทกุคนจงึได้เหน็ด้วยตาตนเอง

ถึงความจริงแท้ของวิบากกรรมนี้

เรือ่งปลาท่ีมชีือ่ว่า ปิละ นีม้กีล่าวไว้ใน กปิลสตูร ในพระไตรปิฎก

บทที่ 4: การตั้งตนไว้ชอบและอริยมรรค

เด็กชาวประมงทั้งหลาย (อดีตโจร 500 คน) ได้ฟังเรื่องราวของ

ปลาปิละอย่างละเอยีด ก็เกิดความ สงัเวชสลดใจ อย่างย่ิง พวก

เขาเห็นความไม่แน่นอนของชวิีตและผลของกรรมชัว่อย่างชดัเจน 

จึงพร้อมใจกัน ขอบวชในส�ำนักของพระศาสดา

เน่ืองจากอดีตโจรเหล่าน้ีเคยสั่งสมบุญใหญ่ คือ การตั้งศีลไว้

ชอบในวาระสดุท้ายของชวีติ ท�ำให้พวกเขาได้ไปเกิดในสวรรค์ 



10

และมี อุปนิสัยแห่งธรรม ติดตัวมาอย่างสมบูรณ์ เมื่อได้บวช

และฟังธรรมอย่างตั้งใจ ภายหลังก็ได้ ส�ำเร็จเป็นพระอรหันต์

ทั้งหมด ได้บริโภค ธรรมอันเดียวกันกับพระศาสดา (สมาบัติ 

8 และวิมุตติ)

ข้อคิดและคติธรรม

เรื่องราวนี้เน้นย�้ำถึงหลักธรรมส�ำคัญ 2 ประการ:

1.	 พลังของศีล: การ ตั้งตนไว้ชอบ แม้จะเป็นเพียงการ

สมาทานศีลไว้ในวาระสุดท้ายของชีวิต ก็สามารถให้

ผลานิสงส์อันย่ิงใหญ่ พาไปสู ่สุคติภูมิได้ตลอดช่วง 

พุทธันดร และเป็นอุปนิสัยอันดีในการบรรลุธรรมในชาติ

ปัจจุบัน

2.	 วิบากแห่งวาจา: ความรู้และความแตกฉานในธรรม

สามารถท�ำให้ร่างกายมรีศัม ี(สทีอง) ได้ แต่อย่างไรก็ตาม 

วาจาท่ีไม่ส�ำรวม (ชอบด่าว่า) ก็สามารถสร้างวิบาก

กรรมที่รุนแรง ท�ำให้ต้องเกิดในภพภูมิที่ต�่ำต้อย (ปลา) 

และได้รับทุกข์ทรมาน (ปากเหม็น)

การตั้งตนไว้ชอบ คือตั้งตนอยู่ในศีล มีผลมากอย่างนี้



11



12

ชาวประมงชื่ออริยะ: ความหมายที่แท้จริงของ “อริยะ”

เรือ่งราวของชาวประมงชือ่ อรยิะ เป็นอทุาหรณ์ทีแ่สดงให้เหน็ถึง 

อ�ำนาจแห่งพระธรรมเทศนา และความส�ำคญัของการ อยู่ใน

ประเทศท่ีสมควร อนัเป็นเหตใุห้บคุคลได้บรรล ุอนุตรยิะ 6 (สิง่

อันประเสริฐยอดเยี่ยม)

บทที่ 1: การเผชิญหน้ากับพระศาสดา

ในสมัยพุทธกาล ณ เมืองสาวัตถี มีชาวประมงคนหนึ่งซึ่งมีชื่อว่า 

อริยะ (ซึ่งมีความหมายว่า ผู้ประเสริฐ) เขายังชีพด้วยการ ตก

ปลา และฆ่าสัตว์เป็นอาจิณ

วันหน่ึง ขณะทีเ่ขาก�ำลงัตกปลาอยู่ใกล้ประตดู้านเหนือของเมอืง 

เขาก็ได้เห็น พระศาสดา พร้อมด้วยหมู่ภิกษุ (รวมถึงพระสารี

บุตรและพระโมคคัลลานะ) ก�ำลังเสด็จบิณฑบาตอยู่ไม่ห่างไกล

ชาวประมงอรยิะวางคนัเบด็ลงแล้วยืนน่ิงอยู่ พระศาสดาเสดจ็มา

ประทบัยืนใกล้เขา แล้วทรงเริม่ตรสัถามชือ่ของเหล่าพระสาวกที่

ตามเสด็จ พระสาวกเหล่านั้นก็ทูลชื่อของตนทีละรูป



13

ชาวประมงคิดว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงถามชื่อพระสาวก

ทั้งหมดแล้ว คงจักถามชื่อของตนบ้าง พระศาสดาทรงทราบ 

วารจิต (กระแสความคิด) ของเขา จึงตรัสถามชื่อของเขา:

พระศาสดา: “ดูกร เธอชื่ออะไร?” ชาวประมง: “ชื่อ อริยะ 

พระเจ้าข้า”

บทที่ 2: พระธรรมเทศนาที่เปลี่ยนชีวิต

เมื่อได้ยินชื่อของชาวประมง พระศาสดาจึงตรัสตอบด้วยพระ

วาจาอันลึกซึ้ง:

“ผู้มปีกตทิ�ำชวิีตสตัว์ให้ตกล่วงไป คอื ฆ่าสตัว์เป็นอาจณิ หาชือ่

ว่า อรยิะ ไม่ เพราะผูเ้ป็นอรยิะย่อม ไม่เบยีดเบยีนสตัว์ เราเรยีก

คนว่าเป็น อริยะ เพราะ ไม่เบียดเบียนสัตว์ คนยังเบียดเบียน

สัตว์อยู่ หาชื่ออริยะไม่”

พระศาสดาไม่ได้เพียงแต่ทรงแก้ไขความหมายของชื่อเท่าน้ัน 

แต่ยังทรงชี้ถึง ความจริงของอริยบุคคล ซึ่งต้องประกอบด้วย

ความเมตตาและไม่เบียดเบียนชีวิต



14

เมือ่จบพระธรรมเทศนาน้ี นายอรยิะพรานเบด็ได้เกิด ดวงตาเห็น

ธรรม และ บรรลุโสดาปัตติผล ในทันที

คติธรรม: การอยู่ในประเทศที่สมควร (ปฏิรูปเทสวาโส)

เรื่องนี้เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของ มงคล ในการ อยู่ในประเทศ

ท่ีสมควร (ปฏิรูปเทสวาโส) ซ่ึงหมายถึงสถานท่ีที่พระพุทธเจ้า

ประทับอยู่ หรือสถานที่ที่มีพระสัทธรรมให้ศึกษา

การท่ีนายอริยะได้อยู ่ใกล้สถานที่ที่พระพุทธเจ้าเสด็จไป

บณิฑบาต ท�ำให้เขาได้รบั อนุตรยิะ 6 (สิง่อนัประเสรฐิยอดเย่ียม) 

และเกิดการบรรลุธรรมได้

อนุตริยะ 6 (สิ่งอันประเสริฐยอดเยี่ยม 6 ประการ)

1.	 ทัสนานุตริยะ (การเห็นอันประเสริฐ): การได้เห็นพระ

ตถาคตเจ้า หรือสาวกของพระตถาคตเจ้า (นายอริยะได้

เห็นพระพุทธเจ้าและพระสาวก)

2.	 สวนานุตริยะ (การฟังอันประเสริฐ): การได้ฟังธรรม

ของพระตถาคตเจ้า หรือของสาวกแห่งพระตถาคตเจ้า  



15

(นายอริยะได้ฟังพระธรรมเทศนาจากพระพุทธเจ้า

โดยตรง)

3.	 ลาภานุตริยะ (การได้อันประเสริฐ): การได้ศรัทธาใน

พระตถาคต หรือในสาวกของพระตถาคต (นายอริยะได้

ศรัทธาและบรรลุโสดาปัตติผล)

4.	 สิกขานุตริยะ (การศึกษาอันประเสริฐ): การศึกษา 

ในเรื่องศีล, สมาธิ, และปัญญา ในธรรมวินัยของพระ

ตถาคตเจ้า

5.	 ปารจิรยิานตุรยิะ (การบ�ำเรออันประเสรฐิ): การบ�ำรงุ

พระตถาคต หรือสาวกของพระตถาคต (ในปัจจุบัน คือ

การปฏิบัติบ�ำรุงภิกษุอาพาธ หรือปฏิบัติตามค�ำสอน)

6.	 อนุสสตานุตริยะ (การระลึกอันประเสริฐ): การระลึก

ถึงพระตถาคต หรือสาวกของพระตถาคต

องค์ประกอบส�ำคัญ

การอยู่ในประเทศทีส่มควรและการได้รบัอนตุรยิะ 6 จะเป็นมงคล

สูงสุดต่อเมื่อบุคคลมี องค์ประกอบส�ำคัญ คือ:



16

•	 มีศรัทธามั่น: มีความเชื่อมั่นในพระรัตนตรัย

•	 มีความรักอันต้ังม่ันเป็นอันเดียว: มีความผูกพันและ

เลื่อมใสยิ่งในพระรัตนตรัย

หากไม่มีศรัทธามั่น ไม่มีความเลื่อมใสย่ิงแล้ว แม้จะได้เห็น

พระพุทธเจ้า หรือได้ฟังธรรมโดยตรง ก็อาจไม่ได้ผลเท่าที่ควร

ข้อคิด: แม้ในสมัยปัจจุบัน เราอาจไม่สามารถเห็นพระพุทธเจ้า

ในรูปกายได้ แต่ “ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อได้ว่าเห็นพระพุทธ

องค์” การอยู่ในดินแดนที่นับถือพระพุทธศาสนาจึงยังถือเป็น 

ลาภอันประเสริฐ และ โชคอย่างหนึ่งของมนุษย์


