
เหมาะสำหรับ : 
ผู้ประกอบวิชาชีพครู
ผู้บริหารสถานศึกษา
ผู้บริหารการศึกษา
ศึกษานิเทศก์
อาจารย์และนักศึกษา ระดับปริญญาตรี-โท-เอก
ผู้บริหารหน่วยงานทั่วไป
เจ้าหน้าที่ของรัฐและเอกชน
พนักงานธนาคาร
แพทย์ พยาบาล
ทนายความ นักธุรกิจ
บุคคลทั่วไป

Dhamma, Morality, Virtue, Ethics and Professional Ethics

ธรรม ศีลธรรม คุณธรรม
จริยธรรม และจรรยาบรรณของวิชาชีพ

สุวิทย์ ภาณุจารี



ธรรม ศีลธรรม คุณธรรม
จริยธรรม และจรรยาบรรณของวิชาชีพ

Dhamma, Morality, Virtue, Ethics, and Professional Ethics



 

 

 

 
 

 
 
 

 
 
 
 

    เหมาะส าหรบั:   
 

•  ผูป้ระกอบวชิาชพีคร ู

•  ผูบ้รหิารสถานศกึษา 

•  ผูบ้รหิารการศกึษา 

•  ศกึษานเิทศก ์

•  อาจารยแ์ละนักศกึษา 

 ระดับปรญิญาโท-เอก 
•  ผูบ้รหิารหน่วยงานทั่วไป 

•  เจา้หนา้ทีข่องรัฐและเอกชน 

•  พนักงานธนาคาร 

•  แพทย ์พยาบาล 

•  ทนายความ นักธรุกจิ 

•  บคุคลทั่วไป 
  

 

ธรรม ศลีธรรม  
คณุธรรม จรยิธรรม  

และจรรยาบรรณของวชิาชพี 

Dhamma, Morality, Virtue, Ethics,  

and Professional Ethics 

สวุทิย ์ภาณุจาร ี



ธรรม ศลีธรรม คณุธรรม จรยิธรรม  
และจรรยาบรรณของวชิาชพี 

 
ผูเ้ขยีน:  รองศาสตราจารย ์ดร.สวุทิย ์ภาณุจารี 

 
ISBN (e-book):  978-616-626-943-7 
 
พมิพค์ร ัง้แรก:  พ.ศ. 2568 
จ านวนหนา้:  205 หนา้ 

       

สงวนลขิสทิธิต์ามกฎหมาย 
 

 

 

 

 

 

 
จดัพมิพโ์ดย:  
   

รองศาสตราจารย ์ดร.สวุทิย ์ภาณุจาร ี 
27 ซอยเพชรเกษม 48 แยก 31 ถนนเพชรเกษม  
แขวงบางดว้น เขตภาษีเจรญิ จังหวัดกรงุเทพมหานคร 10160 
โทร. 08 6406 9016   

 
 
 
ราคา:   199 บาท  



 

 

หนังสอืเรือ่ง “ธรรม ศลีธรรม คณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณของ
วิชาชีพ” เล่มนี้ เขียนขึน้โดยมีวัตถุประสงค์ เพื่อใหผู้ป้ระกอบวชิาชพีครู 
ผูบ้รหิารสถานศกึษา ผูบ้รหิารการศกึษา ศกึษานเิทศก ์อาจารยแ์ละนักศกึษา
ระดับปรญิญาโท-เอก สาขาวชิาการบรหิารการศกึษาและผูส้นใจทั่วไป ได ้
ศกึษาเรียนรูแ้ละสามารถน ามาประยุกตใ์ชใ้นการประกอบวชิาชพีทางการ
ศกึษาของตนได ้ 

ในหนังสอืเล่มนี้ มปีระเด็นเนื้อหาสาระส าคัญส าหรับผูป้ระกอบวชิาชพี
ทางการศกึษา ซึง่แบง่ออกได ้13 บท ไดแ้ก ่(1) ความรูพ้ืน้ฐานเกีย่วกบัธรรม
และศีลธรรมส าหรับผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา (2) คุณธรรมของผู ้
ประกอบวชิาชพีทางการศกึษา (3) จรยิธรรมของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการ
ศกึษา (4) จรรยาบรรณของวชิาชพีทางการศกึษา (5) คณุธรรมและศลีธรรม
ส าหรับผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา (6) คุณธรรมและจรยิธรรมส าหรับผู ้
ประกอบวชิาชพีทางการศกึษา (7) ความเชือ่มโยงและความแตกตา่งระหวา่ง
คณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณของวชิาชพี (8) ครูกับหลักศลีธรรม (9) 
ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากับหลักคณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณ
ของวชิาชพี (10) ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากับการละเมดิศลีหา้ (11) 
พระพุทธเจา้คอืพระบรมครู (12) การรูจ้ักตนเองของครูในฐานะตน้แบบทีด่ี
ของศษิย ์และ (13) ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากับหลักความเชือ่ตาม
แนวพทุธ 

การศึกษาเรียนรู เ้รื่อง “ธรรม ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม และ
จรรยาบรรณของวิชาชีพ” และน ามาประยุกต์ใชใ้นการประกอบวิชาชีพ
ทางการศกึษาถือว่าเป็นเรื่องส าคัญอย่างยิง่ เพราะจะเป็นประโยชน์ในการ
ประกอบวชิาชพีทางการศกึษาและรักษาไวซ้ ึง่เกยีรตภิมูขิองวชิาชพี 

ผูเ้ขยีนหวังเป็นอย่างยิง่ว่า หนังสอืเล่มนี้จะเป็นแหล่งแห่งความรูห้รอื
สารสนเทศดา้นการท าความเขา้ใจเกีย่วกบั ธรรม ศลีธรรม คณุธรรม จรยิธรรม 
และจรรยาบรรณของวชิาชพี ซึง่จะเป็นประโยชน์ส าหรับผูป้ระกอบวชิาชพี
ทางการศกึษาและผูส้นใจทั่วไป   

สวุทิย ์ภาณุจาร ี
หลักสตูรปรัชญาดษุฎบีัณฑติ 

สาขาวชิานวัตกรรมการบรหิารการศกึษา 
วทิยาลัยนวตักรรมการจัดการ 

มหาวทิยาลยัเทคโนโลยรีาชมงคลรัตนโกสนิทร ์

 

ค ำน ำ 



ง 
 

   
 
 

  

   
   หนา้ 
ค าน า  ค 
สารบญั  ง 
สารบญัตาราง  ฏ 
สารบญัภาพ  ฐ 
อกัษรยอ่ชือ่คมัภรี ์ ฑ 
  
บทที ่1  ความรูพ้ ืน้ฐานเกีย่วกบัธรรมและศลีธรรม            
             ส าหรบัผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 

1 

 1.1  ความน า 1 
 1.2  ธรรม 1 
  1.2.1  ความหมายของธรรม 1 
  1.2.2  ธรรมในพระพทุธศาสนา 2 
 1.3  ศลีธรรม 27 
  1.3.1  ความหมายของศลีธรรม 27 
  1.3.2  หลักการส าคญัของศลีธรรม 28 
  1.3.3  ศลี 5: พืน้ฐานของศลีธรรม 29 
  1.3.4  ศลีธรรมกบัการพัฒนาตนเอง 29 
  1.3.5  ศลีธรรมกบัสงัคม 30 
  1.3.6  การประยกุตใ์ชใ้นชวีติประจ าวัน 30 
  1.3.7  ความแตกตา่งระหวา่งศลีธรรมกบักฎหมาย 32 
  1.3.8  ความสมัพนัธร์ะหวา่งศลีธรรมกบักฎหมาย 33 
 1.4  ความแตกตา่งระหวา่งธรรมกบัศลีธรรม  34 
  1.4.1  ธรรม (Dhamma) 34 
  1.4.2  ศลีธรรม (Morality) 34 
 1.5  ความเชือ่มโยงของธรรมกบัศลีธรรม 35 
  1.5.1  ธรรมเป็นพืน้ฐานของศลีธรรม 34 
  1.5.2  ธรรมเป็นปัจจัยส าคัญในการก าหนดศลีธรรม 35 
 1.6  สรปุทา้ยบท  
    
บทที ่2   คณุธรรมของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา  37 
 2.1  ความน า 37 
 2.2  ความหมายของคณุธรรม 37 
 2.3  ความส าคัญของคณุธรรม 38 

สารบญั 



จ 
 

 2.4  ตัวอยา่งคณุธรรมทีส่ าคัญ 39 
  2.4.1  คณุธรรมตามประกาศกระทรวงศกึษาธกิาร 39 
  2.4.2  คณุธรรมของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 40 
  2.4.3  คณุธรรมตามหลักพระพทุธศาสนา 41 
 2.5  แนวทางการปลกูฝังคณุธรรม 42 
 2.6  องคก์รทีเ่กีย่วขอ้ง 42 
 2.7  สรปุทา้ยบท 42 
    
บทที ่3  จรยิธรรมของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา     43 
 3.1  ความน า 43 
 3.2  ความหมายของจรยิธรรม 43 
 3.3  ความส าคัญของจรยิธรรม 44 
 3.4  จรยิธรรมจากประมวลจรยิธรรม 44 
 3.5  ตัวอยา่งจรยิธรรมทีส่ าคัญส าหรับผูป้ระกอบวชิาชพี 45 
 3.6  ตัวอยา่งจรยิธรรมทีม่กีารปฏบิัต ิ 46 
 3.7  แนวทางส าหรับการพฒันาจรยิธรรม 46 
 3.8  องคก์รทีเ่กีย่วขอ้ง 47 
 3.9  สรปุทา้ยบท 47 
   
 บทที ่4  จรรยาบรรณของวชิาชพีทางการศกึษา   48 
 4.1  ความน า 48 
 4.2  ความหมายของจรรยาบรรณของวชิาชพี 48 
 4.3  ความส าคัญของจรรยาบรรณของวชิาชพี 49 
 4.4  จรรยาบรรณของวชิาชพี 49 
 4.5  หลักปฏบิตัทิัว่ไปของจรรยาบรรณของวชิาชพี 50 
 4.6  หลักคณุธรรมจรยิธรรมทีส่ง่เสรมิใหเ้กดิจรรยาบรรณ 53 
 4.7  แนวทางการสง่เสรมิจรรยาบรรณ 62 
  4.7.1  บทบาทของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 62 
  4.7.2  บทบาทของสถานศกึษา 62 
  4.7.3  บทบาทของหน่วยงานทีเ่กีย่วขอ้ง 63 
  4.7.4  ตัวอยา่งแนวทางการสง่เสรมิจรรยาบรรณ 63 
  4.7.5  ผลลัพธท์ีค่าดหวัง 63 
 4.8  บทลงโทษ 64 
 4.9  สรปุทา้ยบท 65 
  

 
 
 

 



ฉ 
 

บทที ่5  คณุธรรมและศลีธรรมส าหรบัผูป้ระกอบวชิาชพี 
ทางการศกึษา 

66 

 5.1  ความน า 66 
 5.2  ความหมายของคณุธรรมและศลีธรรม 66 
  5.2.1  ความหมายของคณุธรรม 66 
  5.2.2  ความหมายของศลีธรรม 67 
 5.3  ทีม่าของคณุธรรมและศลีธรรม 68 
 5.4  ลักษณะของคณุธรรมและศลีธรรม 69 
 5.5  ตัวอยา่งของคณุธรรมและศลีธรรม 69 
 5.6  ผลจากการปฏบิตัติามคณุธรรมและศลีธรรม 70 
 5.7  ความแตกตา่งระหวา่งคณุธรรมและศลีธรรม 70 
 5.8  ความเชือ่มโยงระหวา่งคณุธรรมกบัศลีธรรม 72 
 5.9  ความส าคัญของคณุธรรมและศลีธรรม 74 
  5.9.1  สง่ผลดตีอ่ผูเ้รยีน 74 
  5.9.2  สง่ผลดตีอ่วชิาชพี 74 
  5.9.3  สง่ผลดตีอ่สงัคม 75 
 5.10  แนวทางการเสรมิสรา้งคณุธรรมและศลีธรรม 75 
  5.10.1  สรา้งบรรยากาศแหง่การเรยีนรูแ้ละปฏบิัต ิ 75 
  5.10.2  บรูณาการคณุธรรมเขา้กบัทกุวชิา 76 
  5.10.3  สง่เสรมิการมสีว่นรว่มของผูเ้รยีน 76 
  5.10.4  สรา้งความสมัพันธท์ีด่รีะหวา่งบคุคล 76 
  5.10.5  น าหลักธรรมทางศาสนามาประยกุตใ์ช ้ 76 
  5.10.6  ประเมนิผลและพัฒนาอยา่งตอ่เนือ่ง 76 
  5.10.7  ตัวอยา่งกจิกรรมทีส่ามารถน าไปใช ้ 77 
 5.11  สรปุทา้ยบท 77 
   
บทที ่6  คณุธรรมและจรยิธรรมส าหรบัผูป้ระกอบวชิาชพี 
            ทางการศกึษา 

78 

 6.1  ความน า 78 
 6.2  ความส าคัญของคณุธรรมและจรยิธรรม 79 
  6.2.1  สง่ผลดตีอ่ผูเ้รยีน 79 
  6.2.2  สง่ผลดตีอ่วชิาชพี 79 
  6.2.3  สง่ผลดตีอ่สงัคม 79 
 6.3  ความเชือ่มโยงระหวา่งคณุธรรมและจรยิธรรม 80 
 6.4  ความแตกตา่งระหวา่งคณุธรรมและจรยิธรรม 81 
  6.4.1  คณุธรรม 81 
  6.4.2  จรยิธรรม 

 
81 



ช 
 

 6.5  บทบาทของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 83 
 6.6  ตัวอยา่งคณุธรรมและจรยิธรรมทีส่ าคัญ 83 
 6.7  ผลลัพธท์ีค่าดหวงั 84 
 6.8  สรปุทา้ยบท 84 
    
บทที ่7 ความเชือ่มโยงและความแตกตา่งระหวา่งคณุธรรม    
            จรยิธรรมและจรรยาบรรณของวชิาชพี 

85 

 7.1  ความน า 85 
 7.2  ความหมาย 85 
  7.2.1  คณุธรรม 85 
  7.2.2  จรยิธรรม 86 
  7.2.3  จรรยาบรรณของวชิาชพี 86 
 7.3  ความเชือ่มโยง 88 
 7.4  ตัวอยา่งการประยกุตใ์ช ้ 90 
 7.5  ประโยชนท์ีไ่ดร้ับ 90 
 7.6  ความแตกตา่ง 91 
 7.7  สรปุทา้ยบท 92 
   
บทที ่8  ครกูบัหลกัศลีธรรม 93 
 8.1  ความน า 93 
 8.2  ความหมายของคร ู 93 
  8.2.1  คร ูหมายถงึ ผูส้ัง่สอนศษิย ์ 94 
  8.2.2  คร ูหมายถงึ ผูส้ัง่สอนคนทีส่อง 94 
  8.2.3  คร ูหมายถงึ แมพ่มิพข์องชาต ิ 94 
 8.3  ประเภทของคร ู 94 
  8.3.1  ครเูด (เดรัจฉาน): ไมม่มีนุษยธรรม 94 
  8.3.2  ครมูะ (มนุษย)์: มมีนุษยธรรม  95 
  8.3.3  ครเูทพ: มเีทวธรรม 96 
  8.3.4  ครพูรหม: มพีรหมวหิารธรรม 96 
 8.4  ครกูบัศลี 5 (เบญจศลี) 98 
  8.4.1  สง่เสรมิสขุภาพกายและสขุภาพจติ 98 
  8.4.2  พัฒนาความสมัพันธ ์ 98 

  8.4.3  สง่เสรมิคณุธรรมและจรยิธรรม 99 
 8.5  ครกูบัธรรม 5 (เบญจธรรม) 99 
  8.5.1  พัฒนาคณุธรรมและจรยิธรรม 99 
  8.5.2  พัฒนาทักษะชวีติ 100 

  8.5.3  สง่เสรมิสขุภาพกายและสขุภาพจติ 100 
 8.6  ครตูอ้งงดเวน้จากทจุรติ 100 



ซ 
 

  8.6.1  กายทจุรติ 100 
  8.6.2  วจทีจุรติ 101 
  8.6.3  มโนทจุรติ 101 
 8.7  ครคูวรประพฤตสิจุรติ 102 

  8.7.1  กายสจุรติ 102 
  8.7.2  วจสีจุรติ 102 

  8.7.3  มโนสจุรติ 103 
 8.8  การเปรยีบเทยีบคณุธรรมและจรยิธรรมกบัสจุรติ 103 

 8.9  สรปุทา้ยบท 106 

    
บทที ่9  ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากบัหลกัคณุธรรม              
             จรยิธรรมและจรรยาบรรณของวชิาชพี 

107 

 9.1  ความน า 107 
 9.2  ความส าคัญ 107 
  9.2.1  สง่เสรมิคณุภาพการศกึษา 108 
  9.2.2  สรา้งบรรยากาศการเรยีนรูท้ีด่ ี 108 

  9.2.3  พัฒนาผูเ้รยีนแบบองคร์วม 108 
  9.2.4  รักษาชือ่เสยีงทางวชิาชพี 108 
  9.2.5  สง่เสรมิสงัคมน่าอยู ่ 108 
 9.3  แนวทางการพัฒนาผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 109 
  9.3.1  เสรมิสรา้งคณุธรรมเป็นรากฐานของทัง้จรยิธรรม 

         และจรรยาบรรณของวชิาชพี 
109 

  9.3.2  เสรมิสรา้งสมาธแิละปัญญาเพือ่เป็นรากฐานแหง่ 

         คณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณของวชิาชพี 

110 

 9.4  สรปุทา้ยบท 114 
    
บทที ่10  ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากบัการละเมดิศลีหา้ 115 
 10.1  ความน า 115 
 10.2  ปาณาตบิาต: การฆา่, การท ารา้ย 116 
  10.2.1  ตัวอยา่งผูล้ะเมดิศลีขอ้ปาณาตบิาต   116 
  10.2.2  เกณฑว์นิจิฉัยปาณาตบิาต 118 
  10.2.3  ประเภทของปาณาตบิาต 118 
  10.2.4  โทษของปาณาตบิาต 119 
 10.3  อทนินาทาน: การถอืเอาทรพัยข์องผูอ้ืน่, ลกัทรัพย ์ 119 
  10.3.1  ตัวอยา่งผูล้ะเมดิศลีขอ้อทนินาทาน 120 
  10.3.2  เกณฑว์นิจิฉัยอทนินาทาน 121 
  10.3.3  ประเภทของอทนินาทาน 122 



ฌ 
 

  10.3.4  โทษของอทนินาทาน 122 
 10.4  กาเมสมุจิฉาจาร: ความประพฤตผิดิในทางกาม 123 
  10.4.1  ตัวอยา่งผูล้ะเมดิศลีขอ้กาเมสมุจิฉาจาร 123 
  10.4.2  เกณฑว์นิจิฉัยกาเมสมุจิฉาจาร 125 
  10.4.3  ขอบขา่ยของกาเมสมุจิฉาจาร 125 
  10.4.4  โทษของกาเมสมุจิฉาจาร 126 
 10.5  มสุาวาท: การพดูเท็จ, การใชว้ธิกีารเท็จทกุอยา่ง 126 
  10.5.1  ตัวอยา่งผูล้ะเมดิศลีขอ้มสุาวาท 127 
  10.5.2  เกณฑว์นิจิฉัยมสุาวาท 128 
  10.5.3  โทษของมสุาวาท 129 
 10.6  สรุาเมรยั: สรุาและของมนึเมาทกุชนดิ 129 
  10.6.1  ตัวอยา่งผูล้ะเมดิศลีขอ้สรุาเมรัย 131 
  10.6.2  เกณฑว์นิจิฉัยสรุาเมรยั 131 
  10.6.3  โทษของสรุาเมรัย 132 
 10.7  ศลีขอ้ที ่5 ส าคญัทีส่ดุ 132 
  10.7.1  ปาณาตปิาต: การฆา่, การท ารา้ย 133 
  10.7.2  อทนินาทาน: การลักขโมย, การถอืเอาของที่

คนอืน่มไิดใ้ห ้
135 

  10.7.3  กาเมสมุจิฉาจาร: การประพฤตผิดิในทางกาม 135 
  10.7.4  มสุาวาท: การพดูเท็จ, การใชว้ธิกีารเท็จทกุ

อยา่ง        
137 

 10.8  สรปุทา้ยบท 137 
   
บทที ่11  พระพทุธเจา้: พระบรมครู 138 
 11.1  ความน า 138 
 11.2  พระพทุธคณุ 9 138 
 11.3  พระพทุธคณุ 3 140 
 11.4  คณุสมบัตขิองพระบรมคร ู 141 
  11.4.1  มปัีญญา 141 
  11.4.2  มเีมตตาและกรณุา 141 
  11.4.3  มวีธิกีารสอนทีห่ลากหลาย 141 
  11.4.4  สอนใหค้ดิวเิคราะห ์ 141 
  11.4.5  เป็นตวัอยา่งทีด่ ี 141 
  11.4.6  ผลการสอนทีป่ระจักษ์ 141 
 11.5  ลักษณะการสอนของพระบรมคร ู 142 
  11.5.1  รูย้ ิง่เห็นจรงิ  142 
  11.5.2  มเีหตผุล 142 
  11.5.3  เป็นอัศจรรย ์ 142 



ญ 
 

 11.6  หลักการสอนของพระบรมคร ู 143 
  11.6.1  แจม่แจง้ (สนัทัสนา) 143 
  11.6.2  จงูใจ (สมาทปนา) 143 
  11.6.3  หาญกลา้ (สมตุเตชนา) 143 
  11.6.4  รา่เรงิ (สมัปหังสนา) 143 
 11.7  วธิกีารสอนของพระบรมคร ู 143 
  11.7.1  แบบสนทนา (สากจัฉา) 143 
  11.7.2  แบบบรรยาย 144 
  11.7.3  แบบตอบปัญหา 144 
  11.7.4  แบบวางกฎ 146 
  11.7.5  แบบยกตัวอยา่ง 146 
  11.7.6  แบบอปุมาอปุไมย 146 
  11.7.7  แบบใชส้ือ่อปุกรณ ์ 146 
  11.7.8  แบบท าเป็นตวัอยา่ง 146 
  11.7.9  แบบเลน่ภาษา เลน่ค า 147 
  11.7.10  แบบเลอืกคน 148 
  11.7.11  แบบใชจั้งหวะและโอกาส 148 
  11.7.12  แบบยดืหยุน่ 149 
  11.7.13  แบบลงโทษและใหร้างวัล 150 
  11.7.14  แบบแกปั้ญหาเฉพาะหนา้ 152 
  11.7.15  แบบการใชป้าฏหิารยิ ์ 152 
 11.8  การประยกุตใ์ชพ้ระพทุธคณุ 153 
  11.8.1  พระปัญญาคณุ (ความเกง่) 153 
  11.8.2  พระบรสิทุธคิณุ (ความด)ี 154 
  11.8.3  พระมหากรณุาธคิณุ (ความสขุ) 154 
 11.9  การประยกุตใ์ชว้ธิกีารสอนของพระบรมคร ู 155 
  11.9.1  แบบสนทนา (สากจัฉา) 155 
  11.9.2  แบบบรรยาย 155 
  11.9.3  แบบตอบปัญหา 156 
  11.9.4  แบบวางกฎ 156 
  11.9.5  แบบยกตัวอยา่ง 156 
  11.9.6  แบบอปุมาอปุไมย 156 
  11.9.7  แบบใชส้ือ่อปุกรณ ์ 157 
  11.9.8  แบบท าเป็นตวัอยา่ง 157 
  11.9.9  แบบเลน่ภาษา เลน่ค า 157 
  11.9.10  แบบเลอืกคน 158 
  11.9.11  แบบใชจั้งหวะและโอกาส 158 
  11.9.12  แบบยดืหยุน่ 158 



ฎ 
 

  11.9.13  แบบลงโทษและใหร้างวัล 158 
  11.9.14  แบบแกปั้ญหาเฉพาะหนา้ 158 
  11.9.15  แบบใชป้าฏหิารยิ ์ 159 
 11.10  สรปุทา้ยบท 160 
   
บทที ่12  การรูจ้กัตนเองของครใูนฐานะตน้แบบทีด่ขีองศษิย ์ 161 
 12.1  ความน า 161 
 12.2  การรูส้ ิง่อืน่ไมส่ าคัญเทา่กบัการรูจั้กตนเอง 162 
 12.3  จติไมใ่ชส่มอง 162 
 12.4  ลักษณะอาการทีต่า่งกนั 163 
 12.5  ลักษณะอาการทีข่ัดแยง้กนั 163 
 12.6  ลักษณะอาหารทีต่า่งกนั 164 
 12.7  ลักษณะอาหารทีข่ัดแยง้กนั 164 
 12.8  ลักษณะโรคทีต่า่งกนั 165 
 12.9  ยารักษาโรคทีต่า่งกนั 165 
 12.10  ความสมัพันธร์ะหวา่งจติกบัสมอง 166 
 12.11  โรคจติตามต าราแพทย ์ 166 
 12.12  โรคของครแูละยารักษา 166 
 12.13  การประยกุตใ์ชห้ลักการรูจั้กตนเองของคร ู 167 
  12.13.1  รูจ้กักาย 167 
  12.13.2  รูจ้กัจติ 168 
  12.13.3  รูจ้กัสมอง 168 
  12.13.4  ผลลพัธ ์ 168 
 12.14  สรปุทา้ยบท 169 
   
บทที ่13  ผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษากบัหลกัความเชือ่ตาม 
               แนวพทุธ 

170 

 13.1  ความน า 170 
 13.2  แนวคดิหลักกาลามสตูร 170 
 13.3  ความส าคัญของหลักกาลามสตูร 172 
 13.4  แนวปฏบิัตติามหลักกาลามสตูร 172 
 13.5  ตัวอยา่งเกีย่วกบัการปฏบิัตติามหลักกาลามสตูร 173 
 13.6  การประยกุตใ์ชห้ลักกาลามสตูร 176 
 13.7  สรปุทา้ยบท 182 
   
บรรณานุกรม 185 

ประวตัผิูเ้ขยีน  187 
 



ฏ 

   

   
   
ตารางที ่  หนา้ 
1.1 ตัวอยา่งที ่1 การประยกุตใ์ชอ้รยิสจั 4 
1.2 ตัวอยา่งที ่2 การประยกุตใ์ชอ้รยิสจั 4 
1.3 ตัวอยา่งที ่3 การประยกุตใ์ชอ้รยิสจั 5 
1.4 ตัวอยา่งที ่1 นายเอตดิโซเชยีลมเีดยี 13 
1.5 ตัวอยา่งที ่2 นายบเีครยีดจากการท างาน 15 
1.6 ตัวอยา่งที ่3 นางซเีกดิความโกรธ 16 
1.7 ตัวอยา่งที ่4 ภรรยาเห็นสามอียูก่บัหญงิอืน่ 18 
1.8 กรรมยอ่มใหผ้ลทัง้ภายในและภายนอก 22 
1.9 ความแตกตา่งระหวา่งกฎแหง่กรรมและกฎหมาย 24 
1.10 ความแตกตา่งระหวา่งศลีธรรมกบักฎหมาย 33 
4.1 ครุสุภาลงโทษครทูีฝ่่าฝืนจรรยาบรรณของวชิาชพี ตัง้แต่

ปี พ.ศ. 2554 ถงึปัจจบุัน (พ.ศ. 2567) 
65 

5.1 การเปรยีบเทยีบความแตกตา่งระหวา่งคณุธรรมและ
ศลีธรรม 

71 

6.1 การเปรียบเทียบความแตกต่างระหว่างคุณธรรมและ
จรยิธรรม 

82 

7.1 การการเปรยีบเทยีบความแตกตา่งระหวา่งคณุธรรม 
จรยิธรรม และจรรยาบรรณของวชิาชพี 

91 

8.1 การเปรยีบเทยีบความแตกตา่งระหวา่งมนุษยธรรม     
(ศลี 5) เทวธรรม และพรหมวหิารธรรม 

97 

9.1 การนับลมหายใจเป็นคู ่ๆ จ านวน 6 รอบ 112 
12.1 สว่นประกอบของบคุคล 162 
12.2 ความแตกแตง่ระหวา่งลักษณะอาการของจติและสมอง 163 
12.3 ความขัดแยง้กนัระหวา่งลักษณะอาการของจติและสมอง 163 
12.4 ความแตกตา่งระหวา่งอาหารของจติและสมอง 164 
12.5 ความขัดแยง้กนัระหวา่งอาหารของจติและสมอง 164 
12.6 ความแตกตา่งระหวา่งโรคของจติและสมอง 165 
12.7 ความแตกตา่งระหวา่งยารักษาโรคจติและสมอง 165 
12.8 ความแตกตา่งระหวา่งยารักษาโรคจติและยารักษาโรค

สมองของคร ู
167 

13.1 หลักกาลามสตูร 
 

171 

 
 

สารบญัตาราง 
 



ฐ 

 

 

ภาพที ่  หนา้ 
1.1 ความเชือ่มโยงของธรรมและศลีธรรม 35 
5.1 ความเชือ่มโยงระหวา่งคณุธรรมและศลีธรรม 73 
6.1 ความเชือ่มโยงระหวา่งคณุธรรมและจรยิธรรม 80 
7.1   ความเชือ่มโยงระหวา่งคณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณ

ของวชิาชพี 
89 

10.1 ผูอ้ านวยการสถานศกึษาฆา่ 3 ศพ 116 
10.2 ผูบ้รหิารโรงเรยีนท ารา้ยเด็กหวดิตาบอด 117 
10.3 แมร่อ้งเรยีนสือ่กรณีลกูถกูครทู ารา้ย 117 
10.4 ครขูโมยเงนิออมเด็ก 120 
10.5 ครยูักยอกเงนิเด็ก 120 
10.6 แกง๊คอลเซ็นเตอรห์ลอกเอาทรัพยข์องบคุคลอืน่โดยมชิอบ 121 
10.7 ครชูาตชิัว่ 123 
10.8  ผัวนอกใจคบซอ้น 124 
10.9 นอ้งพรขอโทษทกุคน 124 
10.10 ครจูอมหลอกลวง 127 
10.11  ครแูจง้ความเท็จ 127 
10.12 ครสูายเมาจัดปาตเีสยีงดังรบกวน 130 
10.13 ครชูวนผูเ้รยีนตัง้วงเหลา้ 130 
10.14 พอ่แท ้ๆ เมายาและฆา่โบกปนูลกู           132 
10.15 ลกูทรพคีลั่งยากอ่เหตกุระท ามาตฆุาต 133 
10.16 หนุ่มเมายาท ารา้ยหลวงตา 133 
10.17 เมายาควงมดีชงิทอง 134 
10.18 หนุ่มเมายาบา้ขม่ขนืเด็ก ป.6 135 
10.19 ชายเมายา ขม่ขนืเดก็พเิศษ 135 
10.20 หนุ่มเมายาขับรถตระเวนพดูหลอกลวงเดก็ ๆ 136 

 

 

 

สารบญัภาพ
ภาพภาพ 



ฉ 
 

 
 
 
 

1. คัมภรีพ์ระไตรปิฎกบาลอีักษรไทย ฉบับสยามรัฐ ทีใ่ชอ้า้งองิในหนังสอื
เล่มนี้ใชอ้ักษรย่อ บอก เลม่/ขอ้/หนา้ เชน่ องฺ.ทุก. 20/255/65 หมายถงึ คัมภรี์
พระไตรปิฎกบาลอีักษรไทย ฉบับสยามรัฐ เลม่ 20/ขอ้ 255/หนา้ 65) ถา้เป็นคัมภรี์
อรรถกถา ใชอ้ักษรยอ่ บอก เลม่/หนา้ 

2. อักษรย่อชือ่คัมภรีพ์ระไตรปิฎกบาลอีักษรไทย ฉบับสยามรัฐ ทีใ่ชอ้า้งองิ
ในหนังสอืนี ้มดีังนี้ 

 
ข.ุธ. = ขทฺุทกนกิาย ธมฺทปท 
ท.ีปา. = ทฆีนกิาย ปาฏกิวคฺค 
ท.ีส.ี = ทฆีนกิาย สลีกฺขนฺธวคฺค 
ท.ีอ. = ทฆีนกิาย อฏฺฐกถา (สมุงฺคลวลิาสนิี) 
ม.ม.ู = มชฺฌมินกิาย มลูปณฺณาสก 
สํ.น.ิ = สํยตฺุตนกิาย นทิานวคฺค 
สํ.ม. = สํยตฺุตนกิาย มหาวารวคฺค 
องฺ.ตกิ. = องฺคตฺุตรนกิาย ตกินปิาต 

 
 
 
 
 
 
 

อกัษรยอ่ชือ่คมัภรี ์
ภาพภาพ 



1 
 

                 ความรูพ้ ืน้ฐาน 
                    เกีย่วกบัธรรมและศลีธรรม           

                    ส าหรบัผูป้ระกอบวชิาชพี 
                    ทางการศกึษา  

 
 
 

 
 
 

ธรรมและศลีธรรมเป็นความรูพ้ืน้ฐานทีส่ าคัญอย่างยิง่ในการเสรมิสรา้ง
คณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณของวชิาชพี โดยเฉพาะอยา่งยิง่ส าหรับผู ้
ประกอบวชิาชพีทางการศกึษา เพราะทัง้สองอยา่งนี้เป็นรากฐานทีห่ลอ่หลอม
ใหเ้กดิพฤตกิรรมและคุณลักษณะทีพ่งึประสงคใ์นตัวบุคคล ซึง่จะส่งผลต่อ
การปฏบิัตงิานและการสรา้งสรรค์สังคมที่ดีได ้ดังนั้น ในบทนี้ จะน าเสนอ
สาระส าคัญเกีย่วกบัธรรมและศลีธรรมเพือ่เป็นความรูพ้ืน้ฐานส าหรับผูป้ระกอบ
วชิาชพีทางการศกึษา 4 ประเด็น ไดแ้ก่ (1) ธรรม (2) ศลีธรรม (3) ความ
แตกต่างระหว่างธรรมกับศีลธรรม และ (4) ความเชื่อมโยงของธรรมกับ
ศลีธรรม โดยมรีายละเอยีด ดังตอ่ไปนี้ 

 

 

ธรรมเป็นความรูพ้ื้นฐานที่ส าคัญอย่างยิง่ในการเสรมิสรา้งคุณธรรม 
จรยิธรรม และจรรยาบรรณของวชิาชพี ของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา 
ดังนัน้ ในสว่นนี้ จะน าเสนอสาระส าคัญของธรรม 2 ประเด็น ไดแ้ก ่ความหมาย
ของธรรมและธรรมในพระพทุธศาสนา ดังนี้ 

1.2.1 ความหมายของธรรม 

ค าว่า “ธรรม” เป็นค าทีม่ีความหมายกวา้งและลกึซึง้ในภาษาไทย 
โดยเฉพาะในบรบิททางศาสนาและปรัชญา ค านี้สามารถแปลไดห้ลายนัย ซึง่
แต่ละนัยมีความหมายตามบริบทที่ใช ้ดังตัวอย่างความหมายต่อไปนี้ 
(ราชบัณฑติยสถาน, 2556: 597) 

บทที ่

1 

 

1.1  ความน า  

1.2  ธรรม 



2 
 

(1) คณุความด ีหมายถงึ คณุสมบัตทิีด่งีามของมนุษย ์เชน่ ความ
เมตตา ความกรุณา ความยุตธิรรม เป็นตน้ ตัวอย่างเชน่ "การท าความด ีคอื 
การปฏบิัตติามธรรม"  

(2) ค าสั่งสอนทางศาสนา หมายถงึ หลักธรรมค าสอนของศาสนา 
โดยเฉพาะค าสอนในพระพุทธศาสนา ตัวอย่างเชน่ "พระพุทธเจา้ทรงแสดง
ธรรมแกเ่หลา่สาวก"  

(3) หลักปฏบิัต ิหมายถงึ หลักการในการด าเนนิชวีติทีถ่กูตอ้งตาม
หลักธรรมค าสอน ตัวอยา่งเชน่ "การปฏบิัตธิรรม เพือ่ใหจ้ติใจสงบ" 

(4) ความจริง หมายถึง สภาวะที่เป็นจริงของโลกและชีวิต 
ตัวอยา่งเชน่ "การไดด้วงตาเห็นธรรม" 

(5) ความยุตธิรรม หมายถงึ สิง่ที่เป็นธรรม ถูกตอ้ง เหมาะสม 
ตัวอยา่งเชน่ "สงัคมทีเ่ป็นธรรม" 

  กล่าวโดยสรุป ค าว่า “ธรรม” หมายถงึ สิง่ที่เป็นจรงิของโลกและ
ชวีติตามธรรมชาต ิหรือหลักค าสอนทีเ่ป็นคุณสมบัตทิีด่งีามซึง่ถอืเป็นหลัก
ปฏบิัตสิ าหรับมนุษยท์กุคน 

1.2.2  ธรรมในพระพทุธศาสนา 

  จากความหมายของค าว่า “ธรรม” ดังกล่าวขา้งตน้ ธรรมจึง
ครอบคลุมหลักการพืน้ฐานทีพ่ระพุทธเจา้ทรงคน้พบและสอนเกีย่วกับความ
เป็นจรงิของชวีติและจักรวาล ซึง่เป็นแกน่สารของพระพทุธศาสนาเลยทเีดยีว 
ธรรมในพระพุทธศาสนามจี านวนมาก ผูส้นใจสามารถเลอืกน ามาศกึษาและ
ปฏบิัตไิดต้ามความจ าเป็นและเหมาะสม ในทีน่ี้ จะน าเสนอธรรมทีส่ าคัญซึง่
เป็นความรูพ้ืน้ฐานในการเสรมิสรา้งคณุธรรม จรยิธรรม และจรรยาบรรณของ
วชิาชพี ของผูป้ระกอบวชิาชพีทางการศกึษา ไม่ว่าจะเป็นครูผูส้อน ผูบ้รหิาร
สถานศกึษา หรอืผูบ้รหิารการศกึษา ดังนี้  

 1. อรยิสจั: หวัใจแหง่พระพทุธศาสนา 

 อรยิสจั แปลว่า ความจรงิอันประเสรฐิทีพ่ระพุทธเจา้ทรงคน้พบ
หรือตรัสรู ้ถือเป็นหัวใจส าคัญของพระพุทธศาสนา หรือเป็นแก่นแทข้อง
พระพทุธศาสนาทีช่ ีใ้หเ้ห็นถงึสภาพความเป็นจรงิของชวีติและแนวทางในการ
ดับทกุข ์ในทีน่ี้ เราจะพจิารณาสาระส าคญัเกีย่วกบัอรยิสจั 3 ประเด็น คอื หลัก
อรยิสจั ความส าคัญของอรยิสจั และการน าอรยิสจัไปใชใ้นชวีติประจ าวัน โดย
มรีายละเอยีด ดังนี้  

 

 



3 
 

1.1 หลกัอรยิสจั 

  หลักอรยิสัจเป็นเรื่องที่เกีย่วกับเหตุผลโดยมีองคป์ระกอบ 4 
อยา่ง ดังนี้ (ส .ม. 19/1665/528) 

(1) ทุกข ์หมายถงึ ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ ความ
ทุกขท์รมานทัง้ปวง ไม่ว่าจะเป็นความทุกขท์างกาย เชน่ โรคภัยไขเ้จ็บ หรอื
ความทกุขท์างใจ เชน่ ความเศรา้โศก ความกลัว เป็นตน้ 

(2) สมุทัย หมายถงึ เหตทุีท่ าใหเ้กดิทุกข ์หรอืสาเหตขุอง
ความทกุข ์ซึง่ก็คอืตัณหา หรอืความอยากได ้อยากเป็น อยากม ี

(3) นิโรธ หมายถึง ความดับทุกข์ คือการดับสนิทแห่ง
ตัณหา เป็นสภาวะทีป่ลอดจากทกุขท์ัง้ปวง 

(4) มรรค หมายถงึ ทางทีน่ าไปสูค่วามดับทุกข ์หรอืวธิกีาร
ทีจ่ะน าไปสูก่ารดับทกุข ์ซึง่ก็คอือรยิมรรคมอีงคแ์ปด 

1.2 ความส าคญัของอรยิสจั 

(1) เป็นความจรงิสากล: อรยิสัจเป็นความจรงิทีใ่ชไ้ดก้ับ
ทุกคน ทุกยุคทุกสมัย ไม่ว่าจะเป็นคนรวย คนจน คนมีการศกึษาหรือไม่มี
การศกึษา 

(2) เป็นแนวทางแกปั้ญหา: อรยิสัจชีใ้หเ้ห็นถงึสาเหตขุอง
ปัญหาและแนวทางการแกไ้ขปัญหาไดอ้ยา่งตรงจดุ 

(3) น าไปสู่ความสุขที่แทจ้ริง: การปฏบิัตติามอริยสัจจะ
น าไปสูก่ารดับทกุขแ์ละบรรลถุงึความสขุทีแ่ทจ้รงิ 

1.3 การน าอรยิสจัไปใชใ้นชวีติประจ าวนั 

     อรยิสัจมไิดม้ไีวเ้พือ่ใหทุ้กคนปฏบิัตติามโดยมุ่งความหลุดพน้
จากกิเลส พน้ทุกข์ และเขา้สู่นิพพานซึง่เป็นเป้าหมายสูงสุดอย่างเดียว 
หากแต่มนุษย์ปุถุชนทั่วไปสามารถประยุกต์ใชเ้พื่อใหเ้กิดประโยชน์ใน
ชวีติประจ าวันได ้ดังตัวอยา่งที ่ 1-3 ในตารางที ่1.1-1.3  

 

 

 



4 
 

ตารางที ่1.1: ตวัอยา่งที ่1 การประยกุตใ์ชอ้รยิสจั 

ขอ้ หลกัอรยิสจั การประยกุตใ์ชใ้นชวีติประจ าวนั 

1 ทกุข ์(ผล, ปัญหา, ตัวแปร
ตาม) 

พจิารณารูว้่าไดร้ับบาดเจ็บ เกดิเป็นทกุข์
เดอืดรอ้นทัง้กายและใจจากการขับขี่
รถจักรยานยนตล์ม้ (ปรญิญากจิ) 

2 สมทุยั (เหต,ุ สาเหตขุอง
ปัญหา, ตัวแปรอสิระ)         

พจิารณารูถ้งึสาเหตวุา่ขับรถดว้ยความ
ประมาท ซึง่เป็นสาเหตทุีไ่มค่วรประพฤต ิ
(ปหานกจิ) 

3 นโิรธ (ผล, การแกปั้ญหา, ตัว
แปรตาม)            

พจิารณารูอ้ยา่งชดัเจนถงึการขับขีร่ถอยา่ง
ปลอดภัย ไมเ่กดิอบุตัเิหต ุ (สจัฉกิริยิากจิ) 

4 มรรค (เหต,ุ วธิแีกปั้ญหา, ตัว
แปรอสิระ)          

พจิารณารูถ้งึวธิปีฏบิัตตินในการขับขีร่ถอยา่ง
ปลอดภัย คอื มสีตหิรอืขบัขีร่ถดว้ยความไม่
ประมาท (ภาวนากจิ) 

 

 

ตารางที ่1.2: ตวัอยา่งที ่2 การประยกุตใ์ชอ้รยิสจั 

ขอ้ หลกัอรยิสจั การประยกุตใ์ชใ้นชวีติประจ าวนั 

1 ทกุข ์(ผล, ปัญหา, ตัวแปรตาม) พจิารณารูต้ัวว่าน ้าหนักตัวมากเกนิไปจน
รูส้กึอดึอดั ถกูเพือ่นลอ้ เกดิเป็นทกุข์
เดอืดรอ้นใจ (ปรญิญากจิ) 

2 สมทุยั (เหต,ุ สาเหตขุองปัญหา, 
ตัวแปรอสิระ)         

พจิารณารูถ้งึสาเหตวุา่กนิอาหารมากเกนิไป 
ซึง่เป็นสาเหตทุีไ่มค่วรประพฤต ิ(ปหานกจิ) 

3 นโิรธ (ผล, การแกปั้ญหา, ตัว
แปรตาม)            

พจิารณารูอ้ยา่งชดัเจนถงึการดแูลตัวเองให ้
มรีปูทรงด ีสดัสว่นรา่งกายเหมาะสมหุน่ด ี
น ้าหนักตัวไมม่ากเกนิพอด ี(สจัฉกิริยิากจิ) 

4 มรรค (เหต,ุ วธิแีกปั้ญหา, ตัว
แปรอสิระ)          

พจิารณารูถ้งึวธิปีฏบิัตตินในการควบคมุ
ปรมิาณการกนิ เลอืกกนิอาหารทีม่ไีขมันต ่า 
กนิพชืผักผลไมใ้หม้าก พกัผอ่นใหเ้พยีงพอ 
และออกก าลังกายสม ่าเสมอ (ภาวนากจิ) 

 


