




พุทธธรรมาภิบาล  

[Buddhist Good Governance] 
พระครูโอภาสสราธิคุณ (ชาตรี อาสโภ), ดร. 
ISBN (e-book): 978-616-93492-5-9 
 
 
 
 
 
 
จัดท ำ  ห้ำงหุ้นส่วนจ ำกัด ปิสเปส 
พิมพ์เมื่อ  พ.ศ.๒๕๖๕ 
ปก  ปริชมน ดวงจอมด ี
จ ำนวนหน้ำ ๒๔๙ หน้ำ 
รำคำ e-book ๑๒๑ บำท 
จัดจ ำหน่ำยในรูปแบบ หนังสืออิเล็กทรอนิกส์ (Electronics Book) 
 
 
 
 
 
ข้อความและรูปภาพในหนังสือเล่มนี้ สงวนลิขสิทธิ์ตามพระราชบัญญัติลิขสิทธิ์ (ฉบับ
เพิ่มเติม) พ.ศ.2558  การคัดลอกส่วนใด ๆ ในหนังสือนี้ไปเผยแพร่ ไม่ว่าในรูปแบบใด 
ต้องได้รับอนุญาตจากเจ้าของลิขสิทธิ์ก่อน ยกเว้นเพื่อการอ้างอิง การวิจารณ์ และ
ประชาสัมพันธ์  



ค ำค ำน ำน ำ  
  
  
  

“พุทธธรรมาภิบาล” เป็นการไตร่ตรองคิดเกี่ยวกับธรรมาภิบาลที่เผยแพร่มา
จากธนาคารโลก อันเป็นหลักการเพื่อการพัฒนาประเทศ เน้นขจัดคอร์รัปชัน ในขณะที่
ประเทศไทยมองเห็นคุณค่าในทางปฏิบัติจึงก าหนดเป็นระเบียบบริหารราชการแผ่นดิน
และให้ความส าคัญกับความเป็นกฎหมาย ในทางพระพุทธศาสนาก็เช่นกันได้มองหาข้อ
ธรรมในระดับเดียวกันโดยมี ๒ กระแส กระแสแรกคือ ธรรมของผู้ปกครองเพื่อแก้ไข
ปัญหาคอร์รัปชันเน้นทศพิธราชธรรม จักรวรรดิวัตร เป็นต้น กระแสที่สองคือ ธรรมใน
การปกครองที่ดี เน้นข้อธรรมเช่น  อปริหาริยธรรม สารณียธรรม เป็นต้น ในระยะต่อมา
ได้มีกระแสความคิดมองไปที่ประชาชนคนทั่วไปเนื่องจากต้องการกระบวนการมีส่วน
ร่วมที่ถูกส่งเสริมในแนวทางการปกครองระดับต่าง ๆ จึงมองพื้นฐานคุณธรรมของคน
ธรรมดาร่วมด้วย เช่น ศีล ๕ ซึ่งผู้นิพนธ์มองว่า ทั้งหมดนี้เป็นธรรมาภิบาลเชิงพุทธตาม
ข้อธรรมของศาสนา  แต่ก็เห็นว่ามีความแตกต่างทางความคิดและจุดเน้น จึงต้องการ
ขยับมุมมองใหม่ในระดับปรัชญาเพื่อหาความเข้าใจที่ลึกซึ้งกระจ่างแจ้งยิ่งขึ้น โดยจะ
น าเอาหลักการของปรัชญากระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลางที่เน้นการพัฒนา
คุณภาพชีวิตเป็นส าคัญมาเป็นเป้าหมายของการอธิบายนี้ 

ผู้นิพนธ์หวังเป็นอย่างยิ่งว่าจะเป็นส่วนหนึ่งของการขยายองค์ความรู้ใหม่แก่
ผู้อ่าน เป็นประโยชน์กับผู้สนใจศึกษาศาสนาและปรัชญา และเกิดประโยชน์สูงสุดกับวง
วิชาการพระพุทธศาสนาต่อไป   

 
 
    พระครูโอภาสสราธิคุณ (ชาตรี อาสโภ), ดร. 

๒๕๖๕ 
 



ข 

 

 

 

สารบัญ 
 หน้า 
ค าน า ก 
สารบัญ ข 
สารบัญภาพ ค 
สารบัญตาราง ง 
บทน า ๑ 
พุทธปรัชญา ๑๔ 
ธรรมาภิบาล ๒๔ 
บริบทธรรมาภบิาลในประเทศไทย ๔๙ 
ทรรศนะต่อธรรมาภิบาล ๗๔ 
ความเป็นมาของพุทธธรรมาภิบาล ๗๘ 
ปรัชญากระบวนทรรศน์ ๘๓ 
การตีความเชิงปรัชญาของกาดาเมอร ์ ๙๘ 
ย้อนอ่านพุทธธรรรมาภิบาล ๑๐๕ 
หลักธรรมประจ าพุทธธรรมาภิบาล ๑๒๐ 
การตีความพุทธธรรมาภิบาล ๑๓๐ 
ทบทวนคิดต่อการตีความพทุธธรรมาภิบาล ๑๔๓ 
พุทธธรรมาภิบาลหลังนวยุค ๑๕๔ 
เหตุผลสนับสนุนพุทธธรรมาภบิาลหลังนวยุค ๑๗๔ 
การวจิักษ์คุณค่าพุทธธรรมาภิบาลหลังนวยุค ๑๙๑ 
การส่งเสริมพทุธธรรมาภิบาลหลังนวยุค ๒๐๒ 
การวธิานเพื่อประยุกตใ์ช้พทุธธรรมาภิบาลหลังนวยุค ๒๐๙ 
การตีความหลักธรรมตามกระบวนทรรศน์หลังนวยุค ๒๑๓ 

 



ค 

 

 

 

สารบัญ (ต่อ)  
 หน้า 
บทส่งท้าย ๒๒๘ 
บรรณานุกรม ๒๓๒ 
ดัชนี ๒๓๙ 
ประวัติผู้เขยีน ๒๔๑ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ง 
 

 

 

สารบัญภาพ 
 หน้า 
เครือข่ายความรู้ตามแนวคิดกระบวนทรรศน์นวยุค ๙๖ 
เครือข่ายความรู้ตามแนวคิดกระบวนทรรศน์หลังนวยุค ๙๖ 
ตัวแบบพุทธธรรมาภิบาล ๑๖๔ 
  
  
  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



จ 

 

 

 

สารบัญตาราง 
 หน้า 
หลักทศพิธราชธรรม ๑๐ ๒๑๔ 
หลักราชสังคหวตัถุ ๔ ๒๑๖ 
หลักจักรวรรดวิตัร ๕ ๒๑๗ 
หลักสาราณียธรรม ๗ ๒๑๙ 
หลักอปริหานิยธรรม ๗ ๒๒๑ 
หลักสัปปายะ ๗ ๒๒๔ 
หลักเบญจศีล ๒๒๖ 
 



๑ 

บทบทน ำน ำ  
  
  
  

 
เมื่อศึกษาประวัติปรัชญาย่อมเข้าใจว่า “ปรัชญา” ก่อตัวจาก 

“ปัญหาปรัชญา” ปัญหาปรัชญาก็คือปัญหาในความคิดของนักปรัชญาซึ่ง
มี ๒ ระดับ คือ ๑) ความต้องการตอบปัญหาระดับสัญชาตญาณเพื่อความ
อยู่รอด (want) และ ๒) ความต้องการตอบปัญหาระดับปัญญา (need) 
เกิดจากการตรึกตรองจนเห็นค าถาม ตอบสนองด้วยค าตอบที่มาจาก
ปัญญาเช่นกัน นักปรัชญาล้วนมีค าถามทางปรัชญาที่แตกต่างกัน แล้วก็
พบว่า ค าตอบที่น่าพอใจของแต่ละค าถามก็ดี รวมทั้งค าอธิบายชี้แจงให้
ความชอบธรรมแก่ค าตอบที่น่าพอใจของแต่ละค าถามก็ดี มิได้คงเส้นคงวา
อยู่ในกรอบเดียวตลอดกาล  

 
สมัยโบราณ ทุกอย่างที่เรียนเพื่อรู้และมิใช่เรียนเพื่อประกอบ

อาชีพจะถือว่าเป็นปรัชญาทั้งสิ้น สมัยกรีกยุคก่อนโสกราติส (Socrates) 
นั้นศึกษากันถึงเรื่องการเกิดการดับของทุกสิ่ง และพยายามจะรู้ขนาดของ
ดวงดาว ระยะทาง วงโคจร และปรากฏการณ์ทั้งหลายในห้วงเวหา โสกรา
ติสเป็นคนแรกที่น าปรัชญามาศึกษาเรื่องในโลกคือ ให้หันมาสนใจเรื่องจิต
และจริยธรรม อาริสโตเติล (Aristotle) เรียกความรู้เหล่านี้ว่า “ปรัชญาที่
หนึ่ง” (First Philosophy) สนใจสาระความรู้ที่เกี่ยวกับโลกภายนอกตัว
เรา เรียกตามค าของวิชาปรัชญาว่า อภิปรัชญา (Metaphysics) คือ สนใจ
เรื่องที่อยู่เบื้องหลังโลกธรรมชาติหรือโลกภายนอก เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า 



๒ 

ความเป็นจริง (reality) ซึ่งประกอบด้วยสาระย่อยอีก ๒ ส่วน คือ สสาร
และจิต เป็นวิชาที่เรียนเฉพาะเรื่องภวันตวิทยา (Ontology) เพราะคิดว่า
เป็นวิชาที่เป็นยอดของความรู้เปรียบเสมือนมงกุฎของทุกวิชาและวิชาอื่น 
ๆ นั้นเป็นเรื่องรองลงมา  ส าหรับเนื้อหาสาระความรู้และความเข้าใจต่อ
โลกที่เกิดขึ้นในสมองของเราก็คือ สาระอีกส่วนหนึ่งของปรัชญา ซึ่ง
เรียกว่าความจริง (truth)  ความจริงน้ีปรากฏขึ้นภายในสมองของเราตาม
ศั ก ย ภ าพ คิ ด ข อ ง เร า เอ ง  ส าร ะ ส่ ว น นี้ เรี ย ก ว่ าญ าณ ป รั ช ญ า 
(Epistemology) ซึ่งประกอบด้วยสาระย่อยอีก ๒ ส่วน คือ ทฤษฎีความรู้ 
(theory of knowledge) ว่าด้วยเรื่องการรู้ของมนุษย์ และเกณฑ์วิทยา 
(criteriology) ว่าด้วยเกณฑ์ตัดสินความจริง สาระเนื้อหาของทฤษฎี
ความรู้นั้นเน้นกระบวนการรับรู้ การรู้จักและวิธีการคิดของมนุษย์ ซึ่งเป็น
กระบวนการสร้างความรู้ผ่านวิธีคิดและเน้นการฝึกระดับการคิดในแต่ละ
เรื่อง ส าหรับเกณฑ์วิทยาเน้นการก าหนดและใช้เกณฑ์การตัดสินว่าความรู้
ที่คิดได้นั้นจริงหรือไม่  ผู้ที่ต้องการมีความรู้จึงต้องรู้จักเก็บสะสมความรู้ไว้
ในสมองอย่างหลากหลาย (ความทรงจ า) เพราะการแก้ปัญหาในแต่ละ
เรื่องต้องน าความทรงจ าหลายอย่างมาผสมกันผ่านกระบวนการคิดอย่าง
ฉับไว ดังนั้น ความฉลาดก็คือ ความฉับไวในกระบวนการ ใช้การคิดเพื่อ
แก้ปัญหา ซึ่งเรานิยมเรียกความฉลาดนั้นว่า “ปัญญา” ปัญญาของมนุษย์
แบ่งออกเป็น ๒ ส่วน คือ ปัญญาที่เกิดจากการรับรู้ทางกายผ่านประสาท
สัมผัสทั้ ๕ กับปัญญาที่เกิดจากการรับรู้ทางจิต
คือ ผ่านทางใจ (จิต/หยั่งรู้)   

 
ต่อมาลูกศิษย์ของอาริสโตเติลได้แบ่ง

เนื้อหาส่วนที่ เกี่ยวข้องกับสิ่งปรากฏในทาง



๓ 

กายภาพหรือเรื่องของสสารออกเป็นวิชาฟิสิกส์ซึ่งในสมัยกรีกโบราณ
หมายถึง วิชาธรรมชาติวิทยา (Natural science) อันได้แก่ ของแข็ง น้ า 
อากาศ ไฟ เป็นต้น โดยไม่รวมพืชและสัตว์ เนื่องจากถือว่าชีวิตเป็นระดับ
ที่สูงกว่าจึงแยกเป็นอีกวิชาหนึ่ง พืชจะเรียนเป็นวิชาชีววิทยา (biology) 
และสัตว์จะเรียนเป็นวิชาสัตววิทยา (zoology) ลูกศิษย์ของอาริสโตเติล
เห็นว่าวิชาภวันตวิทยาที่จะท าให้เข้าใจความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ นั้นเป็น
วิชาที่ยากไม่เหมาะกับผู้ยังไม่มีพื้นฐานคือ ต้องเรียนวิชาฟิสิกส์ให้เข้าใจ
เสียก่อนแล้วถึงจะเรียนวิชาภวันตวิทยาได้  จึงตั้งชื่อวิชาส่วนที่ต้องเรียนที
หลังนี้ว่า metaphysics (meta แปลว่า ภายหลัง) หมายถึง วิชาที่ต้อง
เรียนหลังวิชาธรรมชาติวิทยา ในภาษาไทยใช้ค าว่า อภิปรัชญา ด้วยเห็น
ว่าเป็นส่วนของวิชาที่ลึกซึ้ง (อภิ แปลว่า ยิ่งกว่า) 

 
ในสมัยกรีกโบราณจึงได้แบ่งเนื้อหาวิชาปรัชญาออกเป็น ๓ ส่วน 

คือ 
๑. ภวันตวิทยา (Ontology) ศึกษาเกี่ยวกับสิ่งที่เป็นอยู่และด ารง

อยู่ ความเป็นจริงทั้งหลายที่เคยมีกล่าวถึงกันมาแล้วทั้งหมด ที่สุดเมื่อ
สืบค้นลงไปล้วนแต่เป็นภวันต์ทั้งสิ้น ภวันต์แต่ละภวันต์ย่อมประกอบด้วย
สิ่งในฐานะสิ่งบริสุทธิ์หรือสารัตถะ (essence) กับภู (to-be) หรือการ
เป็นอยู่ที่บริสุทธิ์ ทั้งที่เป็นกายภาพและที่เกี่ยวข้องกับจิต ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
เบื้องต้นของธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลง 

๒. ศาสนวิทยาที่เกี่ยวข้องกับธรรมชาติของศาสนา (Natural 
Theology) ศึกษาในส่วนที่ เกี่ยวข้องกับเทพเจ้า ซึ่งรวมเนื้อหาที่ เป็น
ธรรมชาติของศาสนาและธรรมชาติของโลก การมีอยู่ของเทพเจ้า ค าถาม



๔ 

ที่เกี่ยวกับการสร้างสรรค์ของเทพเจ้า และประเด็นทางศาสนาหรือที่
เกี่ยวกับจิต (Spirit) อันเกี่ยวพันกับมนุษยชาติโดยทั่วไป 

๓. วิชาการทั่วไป (Universal science) ศึกษาหลักการเบื้องต้น
ส าหรับการสืบค้นทุกสิ่งทุกอย่าง ซึ่งระบบความคิดของอาริสโตเติลเริ่ม
จากวิธีคิดคือ ตรรกวิทยา (logic) ที่ เป็นระเบียบการด าเนินการของ
ปัญญาจากการหยั่งรู้ หาประสบการณ์ จัดล าดับความคิดเพื่อหาความรู้
เพิ่มด้วยระเบียบของปัญญา อาริสโตเติลได้สร้างระบบความรู้ของตนบน
ฐานของความรู้แบบกรีกที่ธาเลส (Thales) ได้ริเริ่มไว้จนมีเนื้อหารูปแบบ
เฉพาะเรื่อง ซึ่งในปัจจุบันเรียกว่าปรัชญาประยุกต์ คือ ปรัชญาธรรมชาติ 
(On Nature) ป รัชญ าชี วิ ต  (On Life) ป รัชญ าจิ ต  (On the Soul) 
ปรัชญาจริยะ (Ethics) ปรัชญาการเมือง (On Polity) ปรัชญาสังคม (On 
Society) ปรัชญาศิลปะ (On Art)  

 
ในยุคกลางเมื่อพบความรู้เคมีก็ได้น ามาบรรจุไว้ในส่วนของ

วิชาการทั่วไปในวิชาปรัชญาก่อน และเมื่อสนใจความรู้ใหม่ใด ๆ ก็น ามา
ไว้ในส่วนนี้อยู่ เสมอ ต่อมาในยุคสมัยใหม่ วิชาเหล่านี้ ได้มีกฎเกณฑ์
ระเบียบคิด (discipline) ของตนเองที่ชัดเจน ก็แยกออกไปเป็นวิชาใหม่ 
แต่นักปรัชญาส่วนมากยังถือว่า ปรัชญาคือ วิชารวมความรู้ที่เรียนเพื่อรู้
ทุกอย่าง แม้ว่าเนื้อหาหลายแขนงจะแยกตัวออกไปเป็นอิสระจนกระทั่ง
ปรัชญามีเนื้อหาแคบเข้าทุกที แต่นักปรัชญาก็ยัง
ติดตามวิชาต่าง ๆ เหล่านั้นต่อไปบนฐานความ
สนใจในปรัชญาสาขาต่าง ๆ ด้วยเหตุนี้จึงมี
ปรัชญาวิทยาศาสตร์ ปรัชญาวรรณคดี ปรัชญา
ประวัติศาสตร์ ฯลฯ อย่างไรก็ตาม ปรัชญาก็ยัง



๕ 

สงวนสิทธิ์เก็บเอาผลสรุปของแต่ละวิชาที่แยกตัวออกไปนั้นมาขบคิดและ
ก าหนดแนวทางให้ประสานกันกับอภิปรัชญาและญาณปรัชญาซึ่งเป็นงาน
เฉพาะของปรัชญา  

 
เนื้อหาวิชาปรัชญาปัจจุบันมีการจ าแนกเป็น ๒ ส านัก ได้แก ่
๑. คริส เตียม วอลฟ์  (Christian Wolff) ได้แบ่ งเนื้ อหาวิชา

ปรัชญาในสมัยศตวรรษที่  ๑๘ ออกเป็น ๔ ส่วน คือ อภิปรัชญา 
(Metaphysics) ญาณวิทยา (Epistemology) ตรรกศาสตร์ (Logics) 
และ อัคฆวิทยา (Axiology) ซึ่งอัคฆวิทยาประกอบด้วยจริยศาสตร์ 
(Ethics) สุ น ท รี ย ศ าสตร์  (Aesthetics) รั ฐศ าสตร์  (Politics) แล ะ
เศรษฐศาสตร์ (Oeconomics)  

๒. จอห์น แพสมอร์ (John Passmore) ได้แบ่งเนื้อหาปรัชญา
ออกเป็น ๒ ส่วนตามบริบทในสมัยศตวรรษที่ ๒๐ ได้แก่  ปรัชญาบริสุทธิ์ 
(Pure philosophy) แบ่งย่อยออกเป็น อภิปรัชญา (metaphysics) และ
ญาณปรัชญา (เฉพาะส่วนของเกณฑ์วิทยา Critical philosophy or 
Criteriology)  และปรัชญาประยุกต์ (applied philosophy) แบ่งย่อย
ออกได้ตามสาขาวิชาการอื่น ๆ เช่น จริยศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ รัฐศาสตร์ 
เศรษฐศาสตร์ ปรัชญาวิทยาศาสตร์ ปรัชญาศาสนา ปรัชญาจิต ปรัชญา
ชีวิต ปรัชญาจิตวิทยา ปรัชญาสังคม ฯลฯ   

 
 นักปรัชญาที่เน้นในแต่ละด้านจึงมีความช านาญลึกซึ้งยิ่งขึ้น เช่น 

นักอภิปรัชญาพยายามตอบค าถามว่า ความจริงคืออะไร ค าตอบต่อ
ค าถามนี้หรือความคิดใด ๆ ที่ เกี่ยวกับค าถามนี้ ก็คือ เนื้ อหาของ
อภิปรัชญา นักอภิปรัชญามองสิ่งต่าง ๆ ในโลกตามที่ปรากฏแก่สายตา



๖ 

แล้วคิดตั้งปัญหาขึ้นมาได้ว่า เท่าที่เห็นด้วยสายตานี้เป็นสิ่งที่เป็นตามที่มัน
เป็นจริงในตัวของมันเองหรือไม่ หรือว่ามีอะไรซ่อนอยู่เบื้องหลัง ซึ่งสายตา
ของคนทั่วไปมองเข้าไปไม่ถึง นักอภิปรัชญาต้องการทราบว่า อะไรเป็น
ความเป็นจริงสุดท้ายเบื้องหลังสุดของสิ่งต่าง ๆ ทั้งหลายในโลกเท่าปัญญา
ของมนุษย์จะไปถึงได ้

 
นักอภิปรัชญาจึงมองโลกด้วยความเชื่อของตนเองว่า มี  ๒ 

แนวทาง คือ ฝ่ายหนึ่งเห็นว่าความเป็นจริงมีอยู่นอกเหนือไปจากผัสสะ
ต่าง ๆ เป็นสิ่งที่รู้ได้ด้วยปัญญาเท่านั้น  อีกฝ่ายหนึ่งเห็นว่าความเป็นจริงมี
อยู่เท่าที่เรารับรู้ได้ทางผัสสะเท่านั้น  จาก ๒ แนวคิดนี้ท าให้นักอภิปรัชญา
แบ่งความเป็นจริงออกเป็น ๓ ค าตอบที่เป็นไปได้ คือ 

๑ . ฝ่ ายมโนคตินิยม (Idealism) เชื่อว่าความเป็นจริงมีอยู่
นอกเหนือไปจากที่ผัสสะ นั่นคือ ความเป็นจริงมีอยู่นอกเหนือไปจากที่เรา
มองเห็นหรือสัมผัสด้วยประสาทสัมผัส เป็นสิ่งที่รู้ได้ด้วยปัญญาเท่านั้น ซึ่ง
ได้แก่ จิต จึงท าให้แนวคิดนี้มักจะถูกเรียกว่า จิตนิยม แต่กระนั้น มโนคติ
นิยมยังมีความแตกต่างกันจึงมีหลายแนวคิดย่อย ได้แก่ Idealism, 
Monism, Spiritualism, Psychism, Brahamanism  อ ย่ า ง ไรก็ ต าม 
ในทางปรัชญาถือว่าเป็นลัทธิมโนคติทั้งหมด โดยเน้นความเชื่อที่ว่า ความ
เป็นจริงมีชนิดเดียว นั่นคือ เป็นจิตหรือจิตใจ เท่านั้น ส่วนสสารเป็นเพียง
การแสดงออกของจิตหรือเป็นความคิดของจิต 
โลกแห่งสสารจึงเป็นเพียงปรากฏการณ์ของจิต 
นอกจากนี้มโนคตินิยมยังยอมรับแนวคิดของ
มัชฌิมนิยม (Moderationism)  ที่ถือว่าความ
เป็นจริงมีหนึ่งเดียว แต่ไม่ใช่จิตและก็ไม่ใช่สสาร 



๗ 

เป็นอะไรสักอย่างที่ดั้งเดิมมาก โดยที่จิตและสสารเป็นเพียงการปรากฏ
ออกมาหรือเป็นแง่ที่เรารู้จักสิ่งนี้เท่านั้น สปีโนซา (Spinoza) เสนอว่า
ความเป็นจริงมีอย่างเดียว เรียกว่า สาร (substance) โลกที่เราเห็นใน
หลายแง่มุมนั้นก็เป็นลักษณะปรากฏ (attributes) หรืออัญรูป (modes) 
ของสารนี้เท่านั้น จิตและสสารมิได้แยกกันเป็นสองอย่าง แต่ทว่าปรากฏ
ให้เห็นเป็นสองอย่างของสารเดียวเท่านั้น 

๒. ฝ่ายสสารนิยม (Materialism) เชื่อว่าความเป็นจริงมีอยู่เท่าที่
เรารับรู้ได้ทางประสาทสัมผัสเท่านั้น นั่นคือ ไม่ยอมรับสิ่งที่ไม่อาจรู้ได้ผ่าน
ประสาทสัมผัสหรือกลไกของสมอง แนวคิดของกลุ่มนี้แตกย่อย ได้แก่   
Materialism, Atomism, Mechanicism, Energetism เริ่มจาก ธาเลส
ที่ เชื่อว่าโลกมีแต่สสารเพียงอย่างเดียวและทุกอย่างเดินตามกฎ เรียกว่า 
กฎธรรมชาติ (Law of Nature) โดยเสนอว่าปฐมธาตุคือ น้ า เป็นต้นมา 
ในศตวรรษที่ ๑๙ แอร์นสท์ แฮ็กเก็ล (Ernst Haeckel) ชี้ว่าจิตเป็นเพียง
การปฏิบัติหน้าที่ของสสารเท่านั้น ความจริงแล้วตัวจิตไม่ได้มีอยู่จริง โลก
ทั้งโลกเมื่อวิเคราะห์ออกไปจนถึงที่สุดก็จะมีแต่สสารที่ท าการ (action) 
ภายใต้กฎฟิสิกส์เท่านั้น  

๓. ฝ่ายทวินิยม (dualism)  เชื่อว่าความเป็นจริงมีสองอย่างคือ 
จิตกับสสาร  จิตและสสารต่างก็เป็นความเป็นจริง และเป็นอิสระต่อกัน 
จิตและสสารเป็นความเป็นจริงพื้นฐานสองอย่างในโลก โดยจะเปลี่ยน
อย่างหนึ่งให้เป็นอีกอย่างหนึ่งไม่ได้ แต่กระนั้น ทวินิยมยังมีความแตกต่าง
กันจึงมีหลายแนวคิดย่อยที่ส าคัญ ได้แก่ Creationism, Hylozoism, 
Platonism, Neoplatonism แนวคิดนี้ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวาง 
โดยมีการหลักที่ส าคัญของ เรเน เดการ์ต (Rene Descartes) ที่เน้นว่า มี
ความเป็นจริงสองชนิดต่างกันหรือมีสองสาร (two substances) คือ 



๘ 

ความคิด (thought) และความแผ่กว้าง (extension) โดยความคิดก็คือ 
จิต (mind) และความแผ่กว้างก็คือ  สสาร (matter) อย่างไรก็ตาม 
ความสัมพันธ์ระหว่างจิตกับสสารในชีวิต (Being-Life) นั้นเป็นลักษณะ
ของการมาอยู่ร่วมกัน โดยจิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว กายจะท าตามค าสั่ง
ของจิต  

 
ส่วนนักญาณปรัชญาสนใจว่ามนุษย์เชื่อและคิดตามข้อมูลที่ได้

รับรู้ ซึ่งรวมทั้งการรู้จักน าข้อมูลมาคิดวิเคราะห์ (จ าแนกแยกแยะให้เห็น
รายละเอียด) คิดสังเคราะห์ (คิดรวมให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน) โดยใช้
เหตุผลและประสบการณ์เชื่อมโยงข้อมูลเข้ากันด้วย และค้นคว้าเกณฑ์
ตามความเชื่อต่าง ๆ เพื่อยืนยันอย่างสมเหตุสมผลว่าเมื่อใช้เกณฑ์เหล่านี้ 
สิ่งที่คิดได้นั้น “จริง/เทจ็”   

ผลลัพธ์ของวิชาปรัชญาคือ ความรู้ ความรู้เหล่านี้คือ ข้อสรุปต่อ
การเข้าใจโลก ท าให้มนุษย์มีความรู้เกี่ยวกับโลกและได้ข้อสรุปความรู้นั้น 
ออกมาเป็นความรู้ต่าง ๆ แยกเป็นสาขาวิชามากมาย จนยากจะสืบค้นว่า 
หลักคิดที่แท้จริงคือ อะไรกันแน่ ความรู้มีหลายรูปแบบ หลายประเภท 
ดังนี ้

 
๑. ความรู้โดยอัชฌัชติกญาณ (Intuitive knowledge) รู้ทันที

เมื่อเข้าใจค าพูด ไม่ต้องหาความจริงอื่นช่วย เช่น 
ขาว (ไม่ด า) กลม (ไม่เหลี่ยม) มากกว่า ๒ ใช้เป็น
สัจพจน์ส าหรับพิสูจน์ข้อความอื่นได้ทันที 

๒ .  ค ว า ม รู้ โ ด ย ก า ร พิ สู จ น์ 
(Demonstrative knowledge) รู้โดยอาศัยการ



๙ 

พิสูจน์ด้วยความจริงที่ง่ายกว่าและยอมรับแล้ว เช่น ทฤษฎีต่าง ๆ ที่พิสูจน์
แล้วของวิชาเรขาคณิต 

๓. ความรู้ด้วยผัสสะ (Sensitive knowledge) รู้สิ่งเฉพาะหน่วย
ด้วยประสบการณ์ทางผัสสะ เช่น เห็นดอกไม้ดอกนี้ คล าพบโต๊ะตัวนี้ ฯลฯ 
ใช้เป็นมูลบทของการพิสูจน ์

๔. ความรู้ที่น่ าจะเป็น (Probable knowledge) ความรู้ที่ มี
ประโยชน์ แต่ยังพิสูจน์ให้แน่นอนไม่ได้ และยังไม่มีประสบการณ์โดยตรง 
ยอมรับไว้เป็นสมมติฐานพลาง ๆ ก่อน เช่น การดึงดูดของโลก กฎความ
โน้มถ่วง ฯลฯ ใช้สมมติฐานเป็นข้อพิสูจน์ผลออกมาจะเป็นความรู้ระดับ
น่าจะเป็นเท่านัน้ 

๕. วิวรณ์ (Revelation) ความรู้ทางศาสนาโดยเฉพาะ เป็นเรื่อง
ความเชื่อโดยศรัทธา (faith) มีพยานหลักฐานว่ามาจากบุคคลเหนือ
ธรรมชาติ ถือว่าเป็นความจริงทางศาสนา มีคุณค่าส าหรับผู้มีศรัทธา มาก
น้อยแล้วแต่ศรัทธา 

 
จากรูปแบบของความรู้ท าให้มนุษย์รู้จักวิธีการมาสร้างสรรค์เป็น

ลักษณะของการรู้ แล้วสรุปรวมว่าเป็นความรู้อะไร กล่าวโดยสรุปก็คือ 
อภิปรัชญา (metaphysic) เป็นการถกค าถามเรื่องความเป็นจริง 
(reality) ว่าความเป็นจริงเป็นอย่างไร เน้นไปถึงภวันตวิทยา ได้แก่ 
แนวคิดที่เกี่ยวข้องกับความเป็นจริง (reality) การด ารงอยู่ (existence) 
ปรากฏการณ์  (appearances) การแปรสภาพ  (becoming) และ 
ประเภทของสัตว์ (categories of being) และความสัมพันธ์ระหว่างสิ่ง
ต่าง ๆ ส่วนญาณปรัชญา (criteriology) ถกค าถามเรื่องมาตรการตัดสิน
ความจริง (truth) ว่าเรารู้ความเป็นจริงด้วยมาตรการใด นั่นคือ เน้น



๑๐ 

เกณฑ์ตัดสินความเป็นจริง ญาณปรัชญาเป็นส่วนเฉพาะของญาณวิทยา 
(epistemology) ที่กล่าวถึงทฤษฎีความรู้อย่างกว้างขวาง อภิปรัชญาเป็น
เพียงจุดเริ่มต้นของความเชื่อที่พยายามตอบค าถามว่าความเป็นจริงคือ
อะไร ดังนั้น ความคิดที่ว่าความเป็นจริงได้แก่อะไรจึงเป็นความเชื่อด้วย 
คือ เชื่อโดยไม่มีการพิสูจน์ จะพิสูจน์ก็ไม่ได้ เพราะเป็นความเชื่อแรกใน
จิตใจของผู้คิดปรัชญาซึ่งเรียกว่าเป็นปฐมบท (assumption) หรือมูลบท 
(postulate) 

 
อย่างไรก็ตาม แนวคิดอภิปรัชญาก็เป็นเพียงจุดเริ่มต้นของความ

เชื่อ เพื่อการใช้เหตุผลตามหลักตรรกวิทยาและน าความคิดความเชื่อนั้น
ไปสู่การค้นหาทุกเรื่องที่อยากจะเชื่อ เมื่อสมเหตุสมผลก็จะผสานรวมจน
กลายเป็นระบบความเชื่อ และแต่ละฝ่ายต่างแข่งขันกัน โต้แย้งกันตาม
ความเชื่อของตนเอง จนกระทั่งมีกลุ่มคนอีกกลุ่มเริ่มสงสัยว่า ความคิด
ความเชื่อนั้นอาจจะผิดทั้งหมดก็ได้ ดังเช่น คานท์ (Immanuel Kant) ที่
คิดว่ามีความเป็นจริงที่รู้ไม่ได้ ที่รู้นั้นเป็นเพียงการรู้ตามโครงสร้างของ
สมอง และ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) ก็คิดว่า ความรู้ทุกอย่างเป็น
ความรู้แสวงวัตถุคือ มีส่วนอัตนัยปนกับปรนัย ไฮเดกเกอร์ (Martin 
Heidegger) คิดว่ามนุษย์รู้ได้เฉพาะภาวะในเวลาและตามสถานการณ์ 
ส่วนวิทเกินซไตน์ (Ludwig Wittgenstein) ก็คิดว่าความเป็นจริงมีอยู่ใน
สภาพธรรมชาติและอยู่เรื่อย ๆ อย่างนั้นเอง เรา
รู้ได้เป็นส่วน ๆ โดยมีไวยากรณ์ความคิดเป็น
เครื่องมือ ต่างคนต่างมีไวยากรณ์ผิดเพี้ยนกันไป
ในแต่ละคน แต่คนกลุ่มเดียวก็มักมีคล้าย ๆ กัน 
ส่วนที่คล้ายกันนั้นคือ ไวยากรณ์สังคม วิทเกินซ



๑๑ 

ไตน์จึงลองสร้างปรัชญาโดยไม่มีอภิปรัชญาเป็นฐาน เมื่อไม่มีอภิปรัชญา
เป็นฐานก็ไม่มีระบบเครือข่ายความคิด จึงเริ่มปรัชญาบริสุทธิ์ว่า เราไม่มี
ทางจะรู้ความเป็นจริงในตัวเอง รู้แต่ภาพของความเป็นจริง ความพยายาม
เสนออภิปรัชญาเป็นปฐมบทของความคิดเป็นระบบจึงเป็นการเสียเวลา 
การเข้าใจภาษาจึงต้องรู้เกมการใช้ภาษาแต่ละเกมเพื่อจะตัดสินได้ว่ามี
ความหมายหรือไม่ ถ้ามีก็ให้พยายามศึกษาดูความตื้นลึกหนาบางของ
ความหมายจนพบคุณค่าของความหมายนั้น คุณค่านั่นแหละคือความเป็น
จริงที่ควรสนใจและที่ควรสนใจก็เพราะเป็นคุณค่าของชีวิตสร้างรูปแบบ
ชีวิตที่ ดี  (good form of life) ซึ่ ง เป็ นภาพของความ เป็ นจริง นั่ น
หมายความว่าคุณค่าที่มีความหมายย่อมมีความเป็นจริงรองรับในฐานะที่
คุณค่าสะท้อนเป็นภาพของความเป็นจริงที่มีอยู่จริง 

 
แนวคิดของวิทเกินซไตน์น่าสนใจ เพราะรวมหลักการคิดเชิง

ปรัชญาเข้ามาไว้ที่จุดเริ่มต้นเดียวกัน ความแตกต่างเกิดจากความสนใจ
ของแต่ละคนที่ต้องการศึกษาเท่านั้นว่า ต้องการค้นหาความรู้เกี่ยวกับ
ประเด็นใด และการเริ่มต้นในเรื่องหนึ่ง ๆ นั้นก็ไม่ได้ยืนยันว่าเรื่องอื่น ๆ 
จะคล้อยตามเรื่องที่ศึกษานั้นด้วย ความน่าสนใจจึงเป็นแง่มุมความรู้ตาม
ความสนใจ ความถนัดของแต่ละคน หากใครต้องการความรอบรู้
หลากหลายเรื่องราวจะต้องรู้จักการยอมรับความคิดเห็นของผู้อื่น และ
พร้อมที่จะเรียนรู้ได้ตลอดเวลา เพราะการเริ่มต้นเรียนรู้คือการสร้างสรรค์
ความรู ้

 



๑๒ 

หลักการจากปรัชญาของวิท เกินซไตน์สามารถช่วยสร้าง
บรรยากาศพหุวัฒนธรรม   ได้อย่างหลากหลายตามแนวคิด ซึ่งพอสรุปได้
ดังนี ้

๑) ทฤษฎีภาพ (Picture Theory) ภาษาเป็นเพียงภาพ (รูปวาด) 
ของความเป็นจริง ไม่ใช่รูปถ่ายแทนความเป็นจริงได้อย่างสมบูรณ์ เราใช้
ภาษาสื่อความรู้ของเรา ซึ่งเป็นเพียงเงาของความเป็นจริง 

๒) ไวยากรณ์ของความคิด (Grammar of Concept) คนเราแต่
ละคนมีกรอบและระเบียบความคิดของตน ซึ่งส่วนหนึ่งติดตัวมาเป็น
สมบัติตั้งแต่เกิด และอีกส่วนหนึ่งรับจากสังคม   ที่ตนสังกัด ทั้ง ๒ อย่าง
รวมกันเป็นแบบชีวิต (form of life) อันจะก าหนดเกมภาษาเมื่อต้องใช้
ภาษา 

๓) เกมภาษา (Language Game) การใช้ภาษาแต่ละครั้งมีกติกา
เฉพาะ ท าให้ผู้สื่อและผู้รับสื่อเข้าใจตรงกันเป็นส่วนมากเมื่อเล่นเกม
เดียวกัน แต่ถ้าเล่นกันคนละเกมจะเข้าใจผิดเพ้ียนไปเป็นส่วนมาก 

๔) การร่วมครอบครัว (Family Resemblance) ค าค าเดียวใช้ได้
ในบริบทต่าง ๆ กันและมีความหมายได้ผิดเพี้ยนกันไปอย่างคาบเกี่ยวกัน
โดยไม่มีความหมายใดเป็นศูนย์กลาง 

๕) ความหมายอยู่ที่การใช้ (Meaning in Use) ค าและข้อความ
ในภาษาไม่มีความหมายลอย ๆ การเข้าใจความหมายแต่ละครั้งย่อม
ขึ้นกับว่าใช้ในสถานการณ์ใด 

๖) การยกความรู้ขึ้นเป็นเกณฑ์สากล 
(Sublimation of Knowledge) ความรู้มาจาก
การเข้าใจความหมายของภาษาที่ใช้เพื่อความ
สะดวกในการจดจ าและสื่อความหมาย จึงนิยม



๑๓ 

ยกขึ้นเป็นเกณฑ์สากล และเมื่อหลายเกณฑ์รวมกันก็มีแนวโน้มที่จะเป็น
ระบบเครือข่าย ทั้งนี้ เพื่อประโยชน์ในการช่วยจ าและช่วยอธิบายชี้แจง 
แต่แล้วก็มักจะเชื่อว่าตรงกับความเป็นจริงเหมือนรูปถ่ายแทนที่จะรับรู้ว่า
เป็นภาพของความเป็นจริง 

 
สรุป ปรัชญาบริสุทธิ์ ในส่วนของอภิปรัชญายังคงเน้นการค้นหา

ความเป็นจริง และญาณปรัชญาสนใจเกณฑ์ตัดสินความเป็นจริง ซึ่งจะ
เป็นแนวทางส าหรับสาขาวิชาต่าง ๆ ในการน าไปประยุกต์สร้างคุณค่าใน
สาขาวิชาของตนจะถึงระดับปรัชญา เกิดเป็นปรัชญาประยุกต์ ซึ่งจะย้อน
อ่านและสืบค้นความเป็นจริงและความจริงได้จากค าที่ได้มีการคิดค้นไว้
อย่างกว้างขวางในแต่ละภาษา แต่ละช่วงเวลาเพื่อชี้ถึงคุณค่าในแง่มุมต่าง 
ๆ และชี้แนะ ชี้น าไปสู่การประยุกต์ใช้ในชีวิตของแต่ละคนได ้

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๔ 

 

พุทธปรัชญำ 
 
 

 
 
พุทธปรัชญามาจากพระธรรมค าสอนของสมเด็จพระสัมมาสัม

พุทธเจ้า พุทธปรัชญามีลักษณะเป็นค าถามและค าตอบ อันเป็นความรู้อัน
ประเสริฐที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้แล้ว หรือเรียกว่า พุทธธรรม ทั้งนี้  
ค าตอบนั้นเป็นค าตอบที่ชี้ให้เห็นถึงความเป็นจริงหรือสัจธรรมในหลักไตร
ลักษณ์  ได้แก ่

 ๑. อนจิจัง คือ ความเป็นของไม่เที่ยง 
 ๒. ทุกขัง คือ ความเป็นทุกข์ 
 ๓. อนัตตา คือ ความเป็นของไม่ใช่ตน 
 
 พุทธปรัชญามุ่งแสวงหาความเป็นจริงเกี่ยวกับโลกและชีวิต เป็น

ปรัชญาชีวิต เพราะแนวความคิดทางปรัชญาที่ค้นคิดขึ้นได้นั้น ได้น ามาใช้
ปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน มุ่งแสวงหากฎทั่ วไป หรือข้อธรรมที่จะเป็น
บรรทัดฐานของมนุษย์โดยทั่วไป จากนั้นตรวจสอบ ทบทวน ไตร่ตรอง 
และใช้วิจารณญาณต่อปัญหาต่าง ๆ น าไปสู่การชื่นชมและการประยุกต์ใช้
บนหลักการอันดี  

 
พุทธปรัชญาถือว่ามนุษย์มีกรรมเป็นของตนเองซึ่งเป็นสมุฏฐานให้

มนุษย์ทั้งหลายต้องเวียนว่ายตายเกิดในวัฏฏะสังสารอยู่ไม่ขาดระยะ  



๑๕ 

การศึกษาให้รู้แจ้งในเรื่องกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด จึงเป็นกุญแจ
ส าคัญที่น าไปสู่การด าเนินชีวิตที่ถูกต้อง มีผลเป็นความสุขสงบแก่ผู้ศึกษา 
มีประโยชน์ในการพัฒนาชีวิตให้สูงขึ้น (พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตตโม , 
๒๕๖๐) 

 
มนุษย์เกิดขึ้นได้อย่างไรหรืออะไรเป็นเหตุปัจจัยให้กายเกิดขึ้นนั้น 

จะพบว่าในพุทธปรัชญาได้กล่าวไว้ถึงจุดก าเนิดของมนุษย์ไว้หลายแห่งที่
เป็นปัจจัยที่ท าให้มนุษย์มีร่างกายเกิดขึ้นดังมีกล่าวไว้ในเสลาสูตรได้กล่าว
แสดงถึงเหตุปัจจัยที่ท าให้มนุษย์เกิดขึ้นมาได้อย่างกว้าง ๆ ว่า กายนี้ไม่มี
ใครสร้าง ไม่มีใครก่อขึ้นมา แต่กายนี้ก็เป็นสิ่งที่มิใช่ไม่มีเหตุ มีเกิดขึ้น
เพราะเหตุมี และดับไปเพราะมีเหตุดับ เหตุของมันนั้นมิใช่เป็นสิ่งที่เป็น
ปัจจัยภายนอก (ส .ส., ๑๕/๕๕๑/๑๘๙) 

 
 การที่ มนุ ษย์ ได้ ก่ อก าเนิ ดขึ้ น ในครรภ์ ของมารดา ต้ องมี

องค์ประกอบ ๓ ประการ สมบูรณ์ คือ มารดามีระดู มารดาบิดาอยู่
ร่วมกัน มีสัตว์มาเกิด ลักษณะของวิญญาณที่มาถือปฏิสนธิในครรภ์จะ
เกิดขึ้นโดย คันธัพพะคือ วิญญาณที่มีความพร้อมที่มาเกิดจะรอโอกาสที่
จะเข้าถือปฏิสนธิในครรภ์ซึ่งจะเป็นไปโดยอัตโนมัติ ตามอ านาจแห่งกรรม
ของตน กรรมจ าแนกสัตว์ให้เลวและประณีต ว่าจะเกิดกับใคร ที่ไหน 
เมื่อไร เมื่อได้โอกาสก็จะเข้าถือปฏิสนธิทันที แต่ถ้าหากขาดองค์ประกอบ
ในข้อใดข้อหนึ่ง ชีวิตหรือสัตว์ในครรภ์ก็จะไม่ปฏิสนธิ ชีวิตมนุษย์นั้นยืด
ยาวตามอ านาจแห่งกรรมที่ตนเองท าเอาไว้ เว้นไว้แต่พระอรหันต์ผู้ที่หมด
กิเลสแล้วย่อมไม่เกิดอีก ส่วนสัตว์ผู้ยังมีกิเลสอยู่ย่อมมีเหตุน าไปสู่การเกิด
อีก ซึ่งจะวนเวียนกันอยู่ในภูมิ ๓๑ ภูมิ และในการถือก าเนิดก็ย่อมเกิดใน



๑๖ 

ก าเนิด ๔ คือ ๑) ชลาพุชะ เกิดในครรภ์ ได้แก่ ก าเนิดของมนุษย์และสัตว์
ที่คลอดออกมาเป็นตัว ๒) อัณฑชะ เกิดในไข่ ได้แก่ ก าเนิดสัตว์เดรัจฉาน
แล้วมีการฟักออกมาเป็นตัว ๓) สังเสทชะ เกิดในเถ้าไคล ได้แก่ สัตว์
จ าพวกที่เกิดในสิ่งปฏิกูลเช่น หนอนต่าง ๆ ๔) โอปปาติกะ เกิดผุดขึ้น 
ได้แก่ ก าเนิดเทวดาและสัตว์นรก (ม.ม., ๑๒/๑๖๙/๑๔๗) 

 
พุทธปรัชญามีทรรศนะว่า โลกและชีวิตเป็นอนิจจังไม่มีอะไร

แน่นอน มนุษย์จึงไม่ควรติดอยู่กับวัตถุหรือมุ่งแสวงหาแต่ความสุขทางวัตถุ 
เพราะชีวิตแท้จริงแล้วเป็นทุกข์ เพราะประกอบด้วยสิ่งต่าง ๆ อันเป็นของ
ไม่เที่ยง คือ ขันธ์ ๕ ได้แก ่

 ๑. รูป คือ ร่างกาย รวมทั้งคุณสมบัติและพฤติกรรมทั้งปวง 
๒. เวทนา คือ อารมณ์ทุกข์และสุขของมนุษย์ 
 ๓. สัญญา คือ การเรียนรู้ ความจ า 
 ๔. สังขาร คือ องค์ประกอบทางจิตที่คอยปรุงแต่งจิตให้ดีหรือชั่ว 

ได้แก่ เจตคติ ค่านิยม ความตั้งใจ ความสนใจ ซึ่งประกอบกันขึ้นเป็นแรง
ขับให้มีการกระท า 

 ๕. วิญญาณ คือ การรับรู้เกิดจากประสาทสัมผัสโดยตรง 
 พุทธปรัชญาชี้ว่ามนุษย์เป็นอนัตตาคือ ไม่มีตัวตนที่แท้จริง ที่เห็น

ว่าเป็นตัวตนอยู่นี้ก็เพราะว่าองค์ประกอบทั้ง ๕ มารวมกันอยู่ในกระแส
แห่งการเกิดดับ ซึ่งเป็นไปตามหลักปฏิจจสมุป
บาทคือ ทุกสิ่งทุกอย่างอยู่ในกฎเหตุและผลหรือ
เป็นบ่อเกิดแห่งทุกข์ 

 



๑๗ 

 อภิปรัชญาจ าแนกว่า มนุษย์มีองค์ประกอบ ๒ ส่วน คือ กายกับ
จิต ส่วนที่เป็นกาย ได้แก่ ส่วนที่เป็นสสารหรือธาตุ ๔ ได้แก่ ดิน น้ า ลม 
ไฟ ซึ่งเป็นสิ่งที่สามารถสัมผัสได้ด้วยประสาทสัมผัสอันได้แก่ ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย และส่วนที่เป็นจิต ได้แก่ ส่วนที่เป็นอสสาร เป็นสิ่งที่ไม่สามารถ
สัมผัสได้ด้วยประสาทสัมผัส ในพุทธศาสนาได้แสดงทรรศนะว่า กายกับ
จิตมีความสัมพันธ์กัน ท างานร่วมกัน โดยแสดงการเกิดขึ้นของกายและจิต
ว่าโลกและชีวิตในสังสารวัฏนี้เกิดจากขันธ์ ๕ กายกับจิตมีอยู่ในฐานะที่
อาศัยซึ่งกันและกันในการเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป สภาวธรรมที่เป็นความ
ทุกข์และความสุขของมนุษย์จึงเกิดตามมาเป็นของคู่กัน จิตเป็นใหญ่ใน
การกระท า ในการพูด จิตสามารถควบคุมกายให้เป็นไปตามสภาวะอาการ
ต่าง ๆ จิตนั้นมีอ านาจในการสร้างสรรค์ (พระมหาประธาน ปริชาโณ , 
๒๕๕๙) จิตเท่านั้นที่จะบันดาลสุขทุกข์ให้แก่มนุษย์ แม้ความทุกข์ของ
มนุษย์ที่เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์อันมนุษย์ไม่สามารถจะหลีกเลี่ยงได้ 
ปัญญาที่ควบคุมจิตไว้ได้ย่อมสามารถสร้างสุขทางใจได้ แม้ในร่างกายที่
เป็นทุกข์ การกระท าทั้งหลายของมนุษย์เป็นผลมาจากการท างานร่วมกัน
ของกายและจิต แม้พุทธปรัชญาจะมีทรรศนะที่ให้ความส าคัญกับจิต โดย
มองว่า จิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว แต่จิตก็ต้องมีกายเป็นที่อาศัยและเป็น
เครื่องแสดงสภาวะของจิต ในขณะเดียวกัน กายก็จะเป็นเพียงร่างสสารที่
ไม่มีคุณค่าความหมายใด ถ้าปราศจากจิต  

 
โดยสรุป องค์รวมของมนุษย์ว่ามี ๒ ส่วน กล่าวคือ รูปกับนาม 

หรือรูปธรรมและนามธรรม  คือ กายและจิต คือ ส่วนใดที่มีลักษณะแข็ง
จะจัดเป็นรูป หรือเรียกว่า รูปกายหรือรูปขันธ์ ส่วนที่สัมผัสไม่ได้เป็นแต่
เพียงสภาพธรรมอย่างใดอย่างหนึ่งก็ถือว่าเป็นนาม หรือเรียกว่า จิตหรือ


